

سالين هنهايعيال القال محينه هنهايعيال القال محينه

دارالصميهي

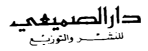
# منتدى اقرأ الثقافيي www.iqra.ahlamontada.com



مِجُوعَته قَصَصْ وَاخْبَالٌ مِنْ صَعِيْح السُِّنِّهُ وَالْأَثَالِ

# الرسالة القالثة المركزي

تأليف (. د. عَبِارِيدَ بُرِعِ بِالْعَرِبِرَ الْمِحْرِبِرِ الأستاذبكلية المعلمين بالرّياض





#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ، ونستعينه ، ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، مَن يهده الله فلا مُضل لــه ، ومـن يُضلل فـلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمـدًا عبده ورسوله .

﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَتَأَيُّهَا آلنَّاسُ آتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَفَكُر مِّن نَفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْ أَنُو بَنَا أَنُهُ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلاً سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحُ لَكُمْ أَعْمَىٰلُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [الأحزاب: ٧١،٧٠].

أما بعد: فهذه هي الرسالة الثالثة من مجموعة «قصص وأخبار من صحيح السنة والآثار»، وهي تتضمن قصص وأخبار اليهود «بني إسرائيل»، وقد سرت في كتابتها على الطريقة التي اتبعتها في كتابة الرسالة الأولى من هذه المجموعة، أسأل الله أن يوفقني وجميع المؤمنين، وأن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وصلى الله على نبينا محمد ، وعلى آله وأصحابه أجمعين .

قاله وكتبه الفقير إلى عفو ربه عبدالله بن عبدالعزيز الجبرين

## الدرس الأول في أن اليهود هم المغضوب عليهم لمعرفتهم الحق وعدم عملهم به

القرى على فرسه ، فسأله رجل من بلقين ، فقال : يا رسول الله مَن هؤلاء ؟ القرى على فرسه ، فسأله رجل من بلقين ، فقال : يا رسول الله مَن هؤلاء ؟ قال : « هؤلاء المغضوب عليهم » وأشار إلى اليهود ، قال : فمن هؤلاء ؟ قال : « هؤلاء الضالون » – يعني النصارى – قال : وجاء رجل فقال : يا رسول الله استُشهِدَ مولاك – أو قال : غلامك – فلان ، قال : « بل يُجر إلى النار في عباءة غلها »(۱) .

(۱) رواه عبدالرزاق في تفسيره ۱/ ۳۷ ، ومن طريقه أحمد ٥/ ٣٢ ، ٣٣ ، وابس جريس في تفسير الفاتحة عن معمر ، عن بديل العقيلي ، عن عبدالله بن شقيق به . وإسناده صحيح ، وقال الهيثمي ٦/ ٣١١ : « رجاله رجال الصحيح » . وليس عند عبدالرزاق وابن جرير ذكر قصة المولى .

وروى شطره الأول المتعلق باليهود والنصارى ابن مردويه كما في تفسير ابن كشير من حديث إبراهيم بن طهمان ، عن بديل ، عن عبدالله بن شــقيق ، عــن أبــي ذر . وحسن إسناده الحافظ في الفتح ٨/ ١٥٩ .

ورواه حميد بن زنجويه في الأموال (١١٣٦) عن سليمان بن حرب ، عن حماد بن زيد ، عن خالد الحذاء ، ويديل ، والزبير بن خريت ، عن عبدالله بسن شقيق ، عن رجل من بلقين أنه أتى النبي على فذكره . وإسناده صحيح . ورواه البيهقي في سننه ٦/ ٣٣٦ من طريق مسدد عن حماد بن زيد به ، ومن طريق حماد بن سلمة ، عن بديل ، عن عبدالله بن شقيق به .

ورواه ابن زنجويه (١١٣٧) من طريق كهمس ، عن ابن شقيق به ، كما في الرواية

= السابقة . وإسناده صحيح .

ورواه أبو عبيد (٧٦٥) وابن جرير في الموضع السابق من طريق الجريري وخالد الحذاء ، عن عبدالله بن شقيق مرسلاً .

ولهذا الشطر شاهد من حديث عدي بن حاتم رواه الإمام أحمد ٤/ ٣٧٨ ، ٣٧٩ ، والترمذي في التفسير (٢٩٥٣ ، ٢٩٥٣) ، وابن جرير في تفسيره ، وابن أبي حاتم في تفسيره ٢٣١١ ، ٢٤٠ ، وابن حبان ( الإحسان ١٤٠/١٤ ، رقم ٢٢٦٤ و في تفسيره ٢٣٠١ ) من طريق شعبة وغيره ، عن سماك ، عن عباد بن حبيم ، عن عدي . وإسناده ضعيف ، رجاله ثقات رجمال الصحيح ، عدا عباد ، وهو « مقبول » ، ورواية شعبة عن سماك قوية .

ورواه ابن جرير من طريق إسماعيل بن أبــي خـالد ، عـن الشـعبي ، عـن عــدي . ورجاله ثقات ، عـدا شيخ الطبري ، فلم أقف على ترجمته .

ورواه سعيد بن منصور في سننه (١٧٩) عن سفيان ، عن إسماعيل بن أبــي خــالد مرسلاً .

قال الحافظ في الفتح ٨/ ١٥٩ : « قال السهيلي : وشاهد ذلك قول تعالى في الهود ﴿ فَبَآءُو بِغَضَبٍ عَلَىٰ غَضَبٍ ﴾ ، وفسي النصارى : ﴿ قَدْ ضَلواْ مِن قَبْلُ وَأَضَلواْ كَثِير ١٠٢٨ .

كما يشهد لهذا آلجزء من الحديث آثار موقوفة على بعض الصحابة أخرجها ابن جريسر وابن أبي حاتم ، وقال ابن أبي حاتم ، ٢٣/١ : « ولا أعلم بين المفسرين في هذا الحرف اختلافًا » . وقد صحح هذا الجزء شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوى ٣/٩٣ ، وأحمد شاكر في تعليقه على تفسير الطبري ، ومحمد ناصر الدين في صحيح الجامع ، وعبدالقادر الأرنؤوط في تعليقه على جامع الأصول ٢/٧ . ويشهد للجزء الأخبر من هذا الحديث حديثا عبدالله بن عباس وأبي هريرة ، وهما

ويشهد للجزء الأخير من هذا الحديث حديثا عبدالله بن عباس وأبي هريرة ، وهما مخرجان في هذه الرسالة برقم (٢٧ ، ٢٨) .

#### الفوائد والعبر:

۱ - أن اليهود مغضوب عليهم ، وأن النصارى ضالون ، وذلك لأن اليهود عندهم علم لكن لم يعملوا به فكانوا مغضوبًا عليهم . أما النصارى فليس عندهم علم ، فهم ضالون عن الطريق الصحيح ، لعدم علمهم .

فالمسلم يسأل الله تعالى في صلاته كل يوم سبع عشرة مرة على الأقل عند قراءته لسورة الفاتحة أن يهديه الصراط المستقيم، وهو طريق الإسلام، طريق الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وأن يجنبه طريق المغضوب عليهم - وهم اليهود - وطريق الضالين - وهم النصارى.

وهذا يفيد أن طريق اليهود والنصارى معوج ، لانحرافهم عن الدين الصحيح .

Y - عظم تحريم الغلول ، والغلول هو أن يأخذ الإنسان من الغنيمة قبل أن تقسم أو يأخذ من بيت المال - وهو ما يسميه الناس : مال الحكومة - أن يأخذ منه مالاً نقوداً أو متاعاً أو غيرهما بغير حق ، سواء أخذه خفية أو تحايلاً ، كانتداب لم يذهب إليه أو لم يؤده كاملاً ، أو خارج دوام لم يقم به أو أعطاه إياه مسؤول محاباة أو نحوها ، أو أخذه باسم وظيفة لم يقم بها أو لم يؤدها على الوجه المطلوب ، أو بغير ذلك من الأوجه المحرمة ، وهذا الحديث يدل على أن الغلول من كبائر الذنوب ، وإذا كان هذا عقاب من غل عباءة قد جر بسببها إلى النار ، فكيف بحال من يأخذ الأموال الكثيرة ، ولو تفكر المسكين فيما يخشى عليه بسبب هذا الغلول من الإحراق بالنار ولو دقائق لربما حجزه ذلك عن هذا الغلول ، ولكن كثيراً من الناس بسبب

قسوة القلب والغفلة وضعف الإيمان لا يفكرون في حالهم ولا في مآلهم ولا في مآلهم ولا في مصير أمثالهم ممن فجأهم الموت وهم على حين غفلة ولم يستمتعوا من هذه الأموال إلا بالقليل منها ، لم يفكروا فيما هم فيه الآن في قبورهم ، وما يخشى عليهم بسبب هذا الغلول من العذاب فيها وفي يوم القيامة وفي نار جهنم ، نسأل الله السلامة والعافيه .

# الدرس الثاني في أن اليهود هم السفهاء

٢ - عن البراء بن عازب رضي الله عنهما قال : « كان رسول الله ﷺ صلى نحو بيت المقدس ستة عشر - أو سبعة عشر - شهرًا ، وكان رسول الله ﷺ يحب أن يوجه إلى الكعبة ، فأنزل الله

﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلَبُ وَجْهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [البقرة: ١٤٤]

فتوجه نحو الكعبة ، وقال السفهاء من الناس(١١) - وهم اليهود -

﴿ مَا وَلَّنَهُمْ عَن قِبْلَتِهِمُ ٱلَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا ۚ (٢) قُل لِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ۚ عَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٣) [البغرة: ١٤٤]

فصلى مع النبي ﷺ رجل ، ثم خرج بعد ما صلى فمر على قوم من الأنصار في صلاة العصر نحو بيت المقدس فقال : هو يشهد أنه صلى مع رسول الله ﷺ ، وأنه توجه نحو الكعبة . فتحرف القوم حتى توجهوا نحو

 <sup>(</sup>١) يشير إلى قوله تعالى ﴿ ♦ سَيَقُولُ ٱلشَّفَهَآءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَّنَهُمْ عَن قِبْلَتِمُ ... ﴾،
 وكان اليهود يعجبهم استقبال بيت المقدس ، فلما استقبل المسلمون الكعبة أنكر
 اليهود ذلك .

<sup>(</sup>٢) أي ما السبب الذي صرف محمدًا ... وأصحابه عن استقبال بيت المقدس . ينظر تفسير الجلالين ص٢٢ .

<sup>(</sup>٣) معنى الآية : أن الجهات كلها لله تعالى ، فيأمر تعالى عباده بالتوجه إلى أي الجهات شاء ، لا اعتراض عليه . ينظر المرجع السابق .

الكعبة »(١) رواه البخاري(٢).

### الفوائد والعبر :

ا - أن اليهود من أكثر المخلوقات سفها ، وكيف لا يكونون كذلك وهم مصرون على السير على طريق الشرك والانحراف مع علمهم بأنهم على ضلال ، وستأتي نصوص وأخبار كثيرة تبين علمهم بنبوة النبي على وإيمانهم الباطن بذلك ، ومع ذلك لم ينقادوا للحق ، فلم يتبعوا النبي على الله الم

ولا شك أن كل من عرف الحق وخالفه من اليهود أو غيرهم مع علمه أن مخالفته تؤدي به إلى الشقاء ، فيه شيء من السفه ، وكلما كثرت المخالفة للحق دل ذلك على كثرة السفه لدى فاعلها .

فمن يعصي الله وهو يعلم أنه بمعصيته لله تعالى يعرض نفسه لعذاب الله في الدنيا وفي القبر وفي يوم القيامة وفي نار جهنم، وأنه بهذه المعصية قد عمل ما قد يكون سببًا في حرمانه من دخول الجنة كما قال النبي على: «كل أمتي يدخلون الجنة إلا مَن أبى » قالوا: يا رسول الله ومَن يأبى ؟ قال: «مَن أطاعني دخل الجنة ، ومن عصاني فقد أبى » رواه البخاري (٣). لا شك أن مَن هذه حاله ويصر على ذلك ويرى أنه أحسن حالاً ممن بطبع

<sup>(</sup>١) فقد كانوا يصلون جهة بيت المقدس ، وهي جهة الشمال بالنسبة إليهم وهم في المدينة ، فانحرفوا جهة الكعبة ، وهي جهة الجنوب .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري مع الفتح كتاب الإيمان باب الصلاة من الإيمان (٤٠) ، وكتاب الصلاة باب التوجه نحو القبلة حيث كان (٣٩٩) .

<sup>(</sup>٣) في الاعتصام باب الاقتداء بسنن رسول الله 雞 (٧٢٨٠).

الله ، لا شك أن لديه سفها كثيرًا ، وكيف لا يكون سفيها وقد عرض نفسه لدخول النار ، ولم يعمل لما ينجيه منها ، بل عمل واجتهد في تحصيل أسباب دخولها وأسباب الحرمان من الجنة ، وقد تعجب النبي على ممن لا يجتهد في تحصيل أسباب دخول الجنة وأسباب النجاة من النار ، فقال: «ما رأيت مثل الجنة نام طالبها ، ولا مثل النار نام هاربها »(أ) ، فكيف بمن يعمل بعكس ذلك ؟ نسأل الله السلامة والعافية .

٢ - ثبوت النسخ في بعض الأحكام الشرعية ، لحِكم يعلمها الحكيم
 العليم .

٣ - سرعة استجابة الصحابة لشرع الله تعالى .

٤ - قبول خبر الواحد ، ووجوب العمل بخبره في جميع المسائل الشرعية إذا كان عدلاً .

(۱) رواه السهمي في تاريخ جرجان ، ص ٣٤٣ ، ٣٤٣ ، ومن طريقه ابن عدي ٥/ ١٩٨٧ بإسناد ضعيف من حديث عمر . ورواه الطبراني في الأوسط كما في مجمع البحرين (٦٣ ، ٥) من حديث أنس ، وفي إسناده ضعف . ورواه البيهقي في الشعب (٣٨٩) من حديث أبي هريرة ، وفي إسناده رجل لم أقف على ترجمته، وبقية رجاله لا بأس بهم في الشواهد . ورواه الترمذي (٢٦٠١) ، وأبو نعيم في صفة الجنة (٢٩) من حديث أبي هريرة أيضًا ، وفي إسناده « متروك » . فلعل هذا الحديث بمجموع الأسانيد الثلاثة الأول يصل إلى درجة الحسن ، وقد حسن حديث أنس الهيثمي كما في فيض القدير (٤٤٦) ، وصحح الشيخ محمد ناصر الدين هذا الحديث بمجموع الطريقين الأولين في الصحيحة (٩٥٣) .

#### الدرس الثالث

# في سب اليهود لخالقهم ورازقهم سبحانه وتعالى وقتلهم لأنبيانه

٣ - عن ابن عباس - رضي الله عنهما - في قوله تعالى :

﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَّةً ﴾ [المائدة: ٦٤].

قال: لا يعنون بذلك أن يـد الله موثقة (١) ، ولكـن يقولـون: بخيـل، أمسك ما عنده - تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا (٢) .

٤ - وعن جابر بن عبدالله - رضي الله عنهما - قال : « أفاء الله عز وجل خيبر على رسول الله علي كما كانوا ،

(١) وذلك لأن من معاني « الغَل » إيثاق اليد إلى العنق . الصحاح ٥/ ١٧٨٤ .

(٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦٥٧٦) من طريـق علـي بـن أبـي طلحـة عـن ابـن عباس وهو لم يسمع منه ، والإسناد إلى ابن أبي طلحة قريب من الحسن .

ورواه ابن أبي حاتم أيضًا (٦٥٧٥) من طريق عكرمة عن ابن عباس ، ورجاله ثقات عدا « العدني » فهو « ضعيف » .

ورواه ابن إسحاق - كما في تفسير ابن كثير - حدثني محمد بن أبي محمد ، عـن سعيد أو عكرمة عن ابن عباس ، ورجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن ، عدا محمد بن أبى محمد فهو « مجهول » .

وبمعنى هذا التفسير عن ابن عباس قال جماعة من التابعين ، منهم عكرمة ، والضحاك ، ومجاهد ، وقتادة ، والسدي ، روى ذلك عنهم ابن أبي حاتم وابن جرير في تفسيريهما .

(٣) أي أن الله فتح على رسوله خيبر ، وجعلها غنيمة للمسلمين ، فقد صالح ﷺ يهـود خيبر لما فتحها على أن يجلوا منها وتكون له ﷺ وليس لهـم منهـا إلا مـا حملـت ركابهم ... ، ثم بعد ذلك اتفق معهم على أن يبقيهم ليصلحوا الأرض والنخل .

وجعلها بينه وبينهم (۱) ، فبعث عبدالله بن رواحة فخرصها عليهم تم أنهاء الله عز قال لهم : يا معشر اليهود أنتم أبغض الخلق إليّ ، قتلتم أنبياء الله عز وجل ، وكذبتم على الله ، وليسس يحملني بغضي إياكم على أن أحيف عليكم ، قد خرصت عشرين ألف وسق من تمر ، فإن شئتم فلكم ، وإن أبيتم فلى (۳) ، فقالوا : « بهذا (٤) قامت السماوات والأرض ، قد أخذنا (8) أبيتم فلى (۳) .

<sup>(</sup>١) أي أن النبي ﷺ ترك يهود خيبر في نخيلهم يعملون على إصلاحها بنصف ثمرها ، ولم يخرجهم منها .

<sup>(</sup>٢) المعنى أن ابن رواحة - رضي الله عنه - يقدر الرطب الذي في النخل تمسرًا ، فبإذا أصبح تمرًا أخذ من اليهود نصف هذا المقدار ، وقبل : إن ابسن رواحة إنما كان يخرصها للزكاة ، والأول أصح . ينظر سنن السترمذي ٣/ ٢٧ ، والمنتقى للباجي ٥/ ١١٩ ، ١٢٠ ، والتمهيد ٦/ ٤٦٨ ، وزاد المعاد ٣/ ١٥ ، والمغني ٤/ ١٧٣ - ١٧٣ ، وحاشية السندي عن ابسن ماجه ١/ ٥٥٧ ، وبلوغ الأماني ٠٢ / ١٢٥ .

<sup>(</sup>٣) المعنى أن ابن رواحة - رضي الله عنه - قدر نصف التمر بعشرين ألف وسق ، - والوسق ستون صاعًا - ، ثم خير اليهود بين أن يأخذوا تمر النخل كاملاً ويدفعوا للمسلمين عشرين ألفًا ، وبين أن يأخذ المسلمون تمر النخل ويعطوا اليهود عشرين ألف وسق تمر . وينظر التعليق السابق .

<sup>(</sup>٤) أي بالعدل .

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد ٣/ ٣٦٧، وأبو داود في البيوع رقم (٣٤١٤)، والبيهقي في الزكاة الممد ٢/ ٣٤١، وابن عبدالبر في التمهيد ٦/ ٤٦١ عن محمد بن سابق، ثنا إبراهيم بسن طهمان عن أبي الزبير عن جابر، وإسناده حسن، رجاله ثقات، رجال الصحيحين عدا محمد بن سابق فهو « صدوق » كما في التقريب، وهو من رجال الصحيحين

أيضًا. وقال الهيثمي في المزارعة ٤/ ١٢١: « رجاله رجال الصحيح».

ورواه أحمد ٣/ ٢٩٦ ، ومن طريقه أبو داود في البيوع باب الخرص ، رقم ( ٣٤١٥) من طريق ابن جريج ، أخبرني أبو الزبير أنه سمع جابر بن عبدالله فذكره مختصرا ، وإسناده صحيح ، رجاله رجال الصحيحين ، وقال الشيخ محمد ناصر الدين في الإرواء ٣/ ٢٨١ ، رقم (٨٠٥) : « هذا سند صحيح على شرط مسلم » . وله شاهد من حديث ابن عباس ، رواه ابن ماجه في الزكاة (١٨٢٠) بإسناد حسن ، رجاله رجال الصحيح ، عدا شيخ ابن ماجه موسى بن مروان ، وهو «صدوق » كما قال أبو حاتم ، وقال الشيخ محمد ناصر الدين في الإرواء : «إسناده جيد» وله شاهد آخر من حديث سعيد بن المسيب مرسلاً ، رواه مالك في المساقات ٢/ ٣٠٧ ورجاله ثقات ، ومرسل سعيد من أصح المراسيل .

وله شاهد ثالث من حديث ابن عمر رواه الإمام أحمد ٢ / ٢٤ عن وكيع عن العمري عن نافع عن ابن عمر ، ورجاله ثقات عدا العمري - وهو عبدالله - فهو «ضعيف» كما في التقريب ، وقال الهيثمي : « فيه العمري ، وحديثه حسن ، وفيه كلام ، وبقية رجاله رجال الصحيح».

ورواه الطحاوي ٢٨/٢ من طريق عبدالله بن نافع عن أبيه عن ابن عمر ، وعبدالله ابن نافع « ضعيف » كما في التقريب ، وبقية رجاله ثقات ، فحديث ابن عمر بهذين الطريقين حسن .

ولحديث ابن عمر هذا طرق وألفاظ أخرى ، لكن ليس فيها ذكر قتلهم لأنبياء الله تعالى ، وهي مخرجة في هذه الرسالة برقم (١٣٢) .

وله شاهد رابع من حديث عائشة ، رواه الإمام أحمد ٦/ ١٦٣ ، وأبو عبيد في باب خرص الثمار ، ص ٥٨٣ ، ٥٨٣ ، وأبو داود في الزكاة وفي البيوع ، رقم (١٤٣٨ ، ٣٤١٣) من طريقين عن ابن جريج ، حدثت عن ابن شهاب ، عن عروة عن عائشة ، وإسناده ضعيف لعدم تصريح ابن جريج بمن سمع

الحديث منه ، وبقية رجاله ثقات رجال الشيخين . وقال البخاري كما نقل عنه الترمذي ٣/ ٢٨ : « حديث ابن جريج غير محفوظ » .

وله شاهد خمامس من مرسل الشعبي رواه أبو عبيـد ص٥٨٧ ، رقـم (١٤٢٧) وإسناده صحيح إلى الشعبي .

وله شاهد بنحوه من مرسل الزهري ، وهو مذكور في هذه الرسالة تحت رقم (۱۲۸) ، وله أيضًا شواهد مذكورة في تخريج حديث ابن عمر المشار إليه ، وشواهد أخرى كثيرة تنظر في مصنف عبدالرزاق ٨/ ١٠٢ ، والمجمع ٤/ ١٢١ – ١٢٤ ..

وقد ذكر الله تعالى قتلهم الأنبياء في قوله عز وجل : ﴿ أَفَكُلُّمَا جَآءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا يَهْوَى الله تعالى قتلهم الأنبياء في قوله عز وجل : ﴿ أَفَكُلُّمَا جَآءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا يَهْوَى أَنفُسُكُمُ اسْتَكْبَرُمُ فَفَرِيقًا كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقًا تَقْتُلُونَ ﴾ ، وذكر كذبهم عليه بقوله سبحانه : ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ ٱلْكِتَبَ بِأَيْدِيمٍ ثُمّ يَقُولُونَ هَنذَا مِنْ عِندِ الله ﴾ البقرة : (٧٩) ، وينظر تفسيرها عن ابن عباس في صحبح البخاري في الشهادات ، رقم (٢٦٨٥) ، وفي الاعتصام ، رقم (٧٣٦٣) .

# الدرس الرابع في اتهام اليهود لأنبياء الله تعالى بما هم برآء منه

0 – عن أبي هريرة – رضي الله عنه – عن محمد رسول الله عنى ، فذكر أحاديث منها . وقال رسول الله عنى : «كانت بنو إسرائيل يغتسلون عُراة ينظر بعضهم إلى سوأة بعض (۱) ، وكان موسى عليه السلام يغتسل وحده ، فقالوا : والله ما يمنع موسى أن يغتسل معنا إلا أنه آذر (۲) ، قال فذهب مرة يغتسل فوضع ثوبه على حجر ففر الحجر بثوبه (۱) ، قال فجمح موسى بإثره يقول : ثوبي حجر ، ثوبي حجر (أ) حتى نظرت بنو إسرائيل إلى سوأة موسى ، قالوا : والله ما بموسى من بأس ، قال فأخذ ثوبه فطفق بالحجر ضربًا »(٥) رواه البخاري ومسلم (١) .

(١) السوأة : العورة ، وكل ما يستحيى الإنسان منه إذا انكشف .

<sup>(</sup>٢) الأذرّة : انتفاخ في الخصية .

<sup>(</sup>٣) أي أن الحجر تحرك من مكانه وانطلق يسعى ، وثوب موسى عليه السلام فوقه .

<sup>(</sup>٤) أي أن موسى عليه السلام جرى مسرعًا يطرد الحجر ليأخذ ثوب ، ونادى الحجر فعل أن يرد إليه ثوبه .

<sup>(</sup>٥) معناه : أن موسى عليه السلام أخذ يضرب الحجر لفراره بثوبه . ينظر في شرح الفاظ وعبارات هذا الحديث : الفتح ١/ ٣٨٦ ، ٦/ ٤٦٧ ، وجامع الأصول ٢/ ٣٢٥ .

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري كتاب الغسل (٢٧٨) ، وكتاب التفسير (٤٧٩٩) ، وصحيح مسلم كتاب الحيض (٣٣٩) .

وفي رواية للبخاري<sup>(۱)</sup>: قال رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم: إن موسى عليه السلام كان رجلاً حبيًا ستيرًا لا يرى من جلده شيء استحياء منه ، فآذاه من آذاه من بني إسرائيل فقالوا: ما يستتر هذا التستر إلا من عيب بجلده ، إما برص ، وإما أذرة ، وإما آفة ، وإن الله أراد أن يبرئه مما قالوا لموسى ، فخلا يومًا وحده ، فوضع ثيابه على الحجر ، ثم اغتسل ، فلما فرغ أقبل إلى ثيابه ليأخذها ، وإن الحجر عدا بثوبه فأخذ موسى عصاه وطلب الحجر ، فجعل يقول: (ثوبي حجر ، ثوبي حجر ) حجر كما نتهى إلى ملاً من بني إسرائيل ، فرأوه عريانًا أحسن ما خلق الله وأبرأه مما يقولون .

وقام الحجر<sup>(۲)</sup>، فأخذ ثوبه فلبسه وطفق بالحجر ضربًا بعصاه، فذلك قول الله تعالى :

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَاذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ ٱللَّهُ مِمَّا قَالُوا ۚ وَكَانَ عِندَ ٱللَّهِ وَجِيبًا ﴾ .

٦ - وعن عائشة قالت: كان على رسول الله ﷺ بردان قطريان غليظان (٣) ، وكان إذا جلس فعرق فيهما ثقلا عليه ، وقدم لفلان اليهودي

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الأنبياء (٣٤٠٤).

<sup>(</sup>٢) أي وقف الحجر الذي عليه ثوب موسى عليه السلام عن السير.

<sup>(</sup>٣) القطري بكسر القاف: نوع من البرود فيه حمرة ، وله أعلام ، وفيه بعض الخشونة ، تنسب إلى قرية بالبحرين يقال لها « قطر » بكسر القاف . انظر: حاشيتي السيوطي والسندي على منن النسائي ٧/ ٣٣٩ .

بز (۱) من الشام، فقلت: لو أرسلت إليه فاشتريت منه ثوبين إلى الميسرة (۲)، فأرسل إليه ، فقال: قد علمت ما يريد محمد ، إنما يريد أن يذهب بمالي أو يذهب بهما (7) – أي الثوبين – ، فقال رسول الله ﷺ: «كذب قد علم أنى من أتقاهم لله وآداهم للأمانة »(۱).

(٤) رواهِ الترمذي في البيوع باب ما جاء في الرخصة في الشراء إلى أجل ٣/ ٥٠٥، رقم رقم (١٢١٣)، والنسائي في البيوع باب البيع إلى الأجل المعلوم ٧/ ٣٣٩، رقم (١٢١٤) عن عمرو بن علي، والحاكم في البيوع ٢/ ٢٣، ٢٤ من طريبق محمد بن المنهال كلاهما عن يزيد بن زريع، أخبرنا عمارة بن أبي حفصة، أخبرنا عكرمة، عن عائشة. وإسناده صحيح، رجاله رجال البخاري. وصححه الحاكم، ووافقه الذهبي، وذكره الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح الترمذي، وقال: «صحيح».

وله شاهد من حديث أنس رواه الإمام أحمد ٣/٣٤٣ من طريق الربيع بن أنس عن أنس ، فذكره وفيه زيادة . وقال أبو حاتم كما في التلخيص ٣/٧٧ : « هو منكر » ولعله أراد الزيادة . ورواه الطبري كما في مجمع البحرين ٤/ ٤١ ، ٤٢ ، وتم (١٣٠٥) من طريق معصم الأحول عن أنس ، وإمناده ضعيف .

<sup>(</sup>۱) البز: الثياب، أو متاع البيت من الثياب ونحوها. ينظر القاموس المحيط 177/۲.

<sup>(</sup>٢) أي إلى وقت معلوم يتوقع فيه انتقال الحال من العسر إلى اليسر . ينظر حاشية السندي على سنن النسائي ٧/ ٣٣٩ .

<sup>(</sup>٣) يريد أن النبي ﷺ لن يوفيه حقه . وهذا يدل على خبثه وكذبه ، لأنه قد اشتهر عـن النبي ﷺ حسن القضاء .

### الفوائد والعبر :

١ - اتصاف اليهود بالأخلاق السافلة ، كقلة الحياء وانعدام المروءة ،
 والكذب .

٢ - عداء اليهود لأنبياء الله تعالى وسبهم لهم واتهامهم لهم بما هم برآء منه كذبا وزورا، وهذا يدل على أن ما فعله اليهود مع نبينا محمد عن محاولات متعددة لقتله والقضاء على دعوته، إنما هو استمرار لعدائهم للحق الذي جاء به أنبياء الله تعالى.

٣ - اتصاف انبياء الله تعالى بالأخلاق الفاضلة ، كالحياء ، والستر ،
 وأداء الأمانة .

٤ - تبرئة الله لأنبيائه مما يتهمهم به أعداؤهم .

# الدرس الخامس في سم اليهود النبي ﷺ

V - عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنه قال: لما فتحت خيبر أهديت لرسول الله ﷺ أنا فيها أرم من اللهود ، فجمعوا ، فقال لهم رسول الله ﷺ : إني سائلكم عن شيء ، من اليهود ، فجمعوا ، فقال لهم رسول الله ﷺ : إني سائلكم عن شيء ، فهل أنتم صادقوني عنه ؟ فقالوا : نعم يا أبا القاسم ، فقال لهم رسول الله ﷺ : كذبتم بل أبوكم ﷺ : من أبوكم ؟ قالوا : أبونا فلان ، فقال رسول الله ﷺ : كذبتم بل أبوكم فلان ، فقالوا : صدقت وبررت ، فقال : هل أنتم صادقوني عن شيء إن سألتكم عنه ؟ فقالوا : نعم يا أبا القاسم ، وإن كذبناك عرفت كذبنا كما عرفته في أبينا ، قال لهم رسول الله ﷺ : من أهل النار ؟ فقالوا : نكون فيها يسيرًا ثم تخلفوننا فيها ، فقال لهم رسول الله ﷺ : اخسئوا فيها ، والله لا نخلفكم فيها أبلاً ، ثم قال لهم : هل أنتم صادقوني عن شيء إن سألتكم عنه ؟ فقالوا : نعم ، فقال : هل جعلتم في هذه الشاة شمًا ؟ فقالوا : نعم ، فقال : هل جعلتم في هذه الشاة شمًا ؟ فقالوا : نعم ، فقال : ما حملكم على ذلك ؟ فقالوا : أردنا إن كنت كاذبًا نستريح منك ، وإن كنت نبيًا لم يضرك . رواه البخاري (١) .

٨ - وعن محمد بن شهاب الزهري - رحمه الله - أنه قــال بعــد ذكـره أكل النبي على من الشاة التي أهدتها إليه اليهودية يوم خيبر، قال : قال جــابر

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري مع الفتح كتاب الجزية باب إذا غدر المشركون ٧/ ٢٧٢ ، رقم (١) صحيح البخاري ، وكتاب المغازي ، رقم (٤٢٤٩) ، وكتاب الطب ، رقم (٥٧٧٧) .

ابن عبدالله - رضي الله عنهما - : واحتجم رسول الله على الكاهل يومئذ ، حجمه مولى بياضة بالقرن والشفرة ، وبقي رسول الله على بعده ثلاث سنين حتى كان وجعه الذي توفي فيه ، فقال على : « ما زلت أجد من الأكلة التي أكلت من الشاة يوم خيبر عدادًا (١) ، حتى كان هذا أوان انقطع الأبهر (٢) مني » ، فتوفي رسول الله على شهيدًا (٣) .

<sup>(</sup>١) أي معاودة المرض وتكراره . ينظر النهاية ٣/ ١٨٩ .

<sup>(</sup>۲) الأبهر بفتح الهمزة وسكون الباء وفتح الهاء : عرق معلق بالقلب إذا انقطع مات صاحبه ، وقيل غير ذلك . ينظر عمدة القاري ۱۸/ ۲۱ ، الفتح ۸/ ۱۳۱ ، والسيرة لابن كثير ۳/ ۳۸۱ ، وجامع الأصول ۱۱/ ۲۰ .

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في دلائل النبوة باب ما جاء في الشاة التي سمت ... ٢٦٣ ، ٢٦٤ ، ٢٦٤ ، قال : أخبرنا أبو عبدالله الحافظ ، قال : أخبرنا إسماعيل بن محمد بن المنذر الفضل بن محمد الشعراني ، قال : حدثنا جدي ، قال : حدثنا إبراهيم بن المنذر الحزامي ، قال : حدثنا محمد بن فليح ، قال : حدثنا موسى بن عقبة عن ابن المخزامي ، قال : حدثنا محمد بن فليح ، قال : حدثنا موسى بن عقبة عن ابن المخزامي ، قال : حدثنا موسى بن عقبة عن ابن المخاب به . ورجاله كلهم حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن إن شاء الله تعالى ، لكن روى ابن أبي حاتم في المراسيل ص١٥٧ عن سفيان أن الزهري لم يسمع من جابر ، وينظر مختصر السنن ، ومعالم السنن ، ٢٠٨/ ، ٣٠٩ .

وروى شطره الأول المتعلق بالحجامة أبو داود في الديات ، رقم (٤٥١٠) ، ومن طريقه البيهقي في الدلائل ٤/ ٢٦٢ من طريق يونس عن ابن شهاب ، عن جابر . ورجاله ثقات .

ولهـذا الشـطر شـاهد رواه عبدالـرزاق كمـا فـي الفتـح ٧/ ٤٩٧ عـن معمـر عـن الزهري عن أبي بن كعب . ورجاله ثقات ، لكنه منقطع ، الزهري لم يدرك أبي بن كعب .

وله شاهد آخر رواه عبدالرزاق كما في الفتح ٧/ ٤٩٧ عن معمر عن الزهـري عـن أبي بن كعب . ورجاله ثقات ، لكنه منقطع ، الزهري لم يدرك أبي بن كعب .

بي بن عب ، وربع عبد المحاسب ، وربع عبد الله الدلائل وله شاهد رواه عبد الرزاق في الحجامة (١٨٩١٤) ، والبيهقي في الدلائل . ٤ ، ٢٦٠ ، ٢٦١ عن معمر عن الزهري عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك . ورجاله ثقات رجال الشيخين ، لكن الزهري لم يسمع من عبد الرحمن بن كعب كما في المراسيل لابن أبي حاتم ص١٥٣ ، وعبد الرحمن بن كعب تابعي فهو مرسل .

وقال البيهقي : « هذا مرسل ويحتمل أن يكون عبدالرحمن حمله عن جابر » ، ثــم ذكر رواية يونس عن الزهري عن جابر السابقة .

وله شاهد ثالث من حديث ابن عباس ، ولفظه : « وكان رسول الله ﷺ إذا وجد من ذلك شيئًا احتجم » قال : فسافر مرة فلما أحرم وجد من ذلك شيئًا فاحتجم » رواه الإمام أحمد ١/ ٣٠٥ ، ٣٠٦ ، وابن سعد ٢/ ٢٠٠ ، ٢٠١ من طريق عبادة عن هلال ، عن عكرمة ، عن ابن عباس ، ورجاله ثقات ، رجال البخاري عدا هلال بن خباب فهو « صدوق اختلط بأخره » ، وقد حسن إسناده الحافظ ابن كثير في السيرة ٣/ ٣٧٨ ، وقال الهيثمي في المجمع في علامات النبوة ٨/ ٢٩٥ : « رجاله رجال الصحيح غير هلال بن خباب ، وهو ثقة » .

وله شاهد رابع من حديث أبي هريرة رواه ابن سعد ٢/ ٢٠٠ من طريق سفيان بسن حسين ، عن الزهري عن سعيد بن المسيب وأبي سلمة بن عبدالرحمس عن أبي هريرة بنحو حديث ابن عباس . ورجاله ثقات رجال الشيخين ، إلا أن سفيان بسن حسين في روايته عن الزهري ضعف ، اختلطت عليه أحاديثه .

وله شاهد خامس رواه ابن سعد ۲/ ۲۰۰ عن أبي الوليد الطيالسي ، أخبرنا أبو عوانة ، عن حصين ، عن عبدالرحمن بن أبي ليلى قال : طُبُّ رسول الله ﷺ ، فأتاه رجل فحجمه بقرن على ذؤابتيه . وهذا إسناد مرسل صحيح ، رجاله ثقات ،

رجال الصحيحين ، وقد أخرج البخاري في صحيحه من رواية أبي عوانة عن حصين .

ولشطره الأخير دون قوله: «فتوفي ...» شاهد من حديث عائشة رضي الله عنها ، رواه البخاري تعليقًا مجزومًا به في المغازي باب مرض النبي على ووفاته ٨/ ١٣١ ، رقم (٤٤٢٨) . ورواه موصولاً البزار والإسماعيلي كما في تغليق التعليق ٤/ ١٦٢ ، ١٦٣ ، والحاكم في المغازي ٣/ ٥٨ ، وابن حجر في الموضع السابق من طرق عن أحمد بن صالح ، ثنا عنبسة ، ثنا يونس ، عن ابن شهاب ، قال : قال عروة : كانت عائشة تقول ... فذكره . ورجاله ثقات رجال البخاري ، على عدا عنبسة فهو «صدوق» ، وهو من رجال البخاري أيضًا . وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي . وقال البزار : «تفرد به عنبسة عن يونس» ، أي تفرد بوصله كما قال الحافظ في الفتح ، ورواه موسى بن عقبة في المغازي عن الزهري مرسلاً . وقد صحح هذا الحديث الحاكم ، ووافقه الذهبي ، وقال الشيخ محمد ناصر وقد صحح هذا الحديث الحاكم ، ووافقه الذهبي ، وقال الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح الجامم (٧٩٢٩) : «صحيح» .

وله شاهد آخر من حديث أم مبشر ، رواه الإمام أحمد ٢ / ١٨ ، ومن طريقه أبو داود في الديات (٤٥١٤) ، والحاكم في معرفة الصحابة : ذكر مناقب بشر بن البراه ٣ / ٢١٩ عن إبراهيم بن خالد ، ثنا رباح ، عن معمر ، عن الزهري ، عن عبدالرحمن بن عبدالله بن كعب بن مالك عن أمه أن أم مبشر ... » . وإسناده صحيح ، وقد وقع في المسند المطبوع « روح » بدل « رباح » وهو تصحيف ، وقد نقله الحافظ في أطراف المسند ٩ / ٤٨٣ ، رقم (١٢٧٥٧) على الصواب ، وأيضًا رواه أبو داود والحاكم من طريق الإمام أحمد عن إبراهيم بن خالد عن رباح عن معمر به . ووقع في المسند وسنن أبي داود « عن عبدالرحمن بن عبدالله بن كعب بن مالك عن أمه أن أم مبشر ... » قال ابن الأعرابي كما في سنن أبي داود : « والصواب : عن أبيه عن أم مبشر » . وينظر تحفة الأشراف للمزي / ٣١٧ ،

9 - وعن عبدالله بن مسعود - رضي الله عنه - قال : لأن أحلف بالله تسعًا أن رسول الله ﷺ قتل قتلاً أحب إليَّ من أن أحلف واحدة ، وذلك بأن الله اتخذه نبيًا ، وجعله شهيدًا » . قال الأعمش : فذكرت ذلك لإبراهيم

= رقم (١١١٣٩) ، والإصابة ٤/ ٤٧١ . وقد صحح هذا الحديث الحاكم ، ووافقه الذهبي ، وقال الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح أبي داود : «صحيح الإسناد» ، وينظر سنن أبي داود (٤٥١٣) ، ومصنف عبدالرزاق (١٩٨١٥) .

وله شاهد ثالث من حديث أبي سلمة رواه أبو داود (٤٥١٢) ، وهو مرسل ، ورجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن ، وقال البيهقي كما في الفتح ٧/ ٤٩٧ ، شرح الحديث (٤٢٢٩) : « وصله حماد بن سلمة ، عن محمد بن عمرو ، عن أبي سلمة » . وقال الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح أبي داود : «حسن صحيح» .

وله شاهد رابع رواه إبراهيم الحربي كما في تغليق التعليق ٤/ ١٦٣ من حديث محمد بن علي بن الحسين مرسلاً .

وله شاهد خامس رواه محمد بن إسحاق كما في السيرة لابن كثير ٣/ ٣٨١ ، ومن طريقه الطبري في تاريخه ٣/ ١٦ ، عن مروان بن عثمان بن أبي سعيد مرسلاً . ومروان « ضعيف » كما في التقريب .

وله شاهد سادس رواه إبراهيم الحربي كما في تغليق التعليق ١٦٣/٤ من حديث أبي رومان - وهو يزيد بن رومان - مرسلاً . ورجاله حديثهم لا يسنزل عن درجة الحسن .

وله شاهد سابع رواه الطبراني في الكبير ٢٠٤/١١ ، رقم (١١٥٠٣) مــن حديث ابن عباس . ورجاله ثقات ، عدا ابن لهيعــة ، وهــو « صــدوق خلـط بعــد احــتراق كتبه » . وقال الهيثمي ٩/ ٣٥ : « إسناده حسن » .

فقال : كانوا يرون أن اليهود سموه (١<sup>)</sup> .

#### الفوائد والعبر:

- ١ أن الكذب خلق من أخلاق اليهود المتأصلة فيهم .
- ٧ خبث اليهود ، وعداؤهم للنبي ﷺ ، ومحاولتهم قتله بالسم .
- ٣ في الحديث الأول دليل من دلائل نبوة نبينا محمد 幾 حيث علم
   بسم اليهود للشاة .
  - ٤ إثبات الشهادة للنبي ﷺ.

(۱) رواه عبدالرزاق في باب الشهيد (۹۷۱) ، والإمام أحمد ١/ ٣٨١ ، ١٠ وابسن سعد في ذكر ما سم به رسول الله ﷺ ٢٠١/ ، وأبو يعلى (٢٠٧) ، والحاكم في المغازي ٣/ ٥٨ من طريقين صحيحين عن الأعمش ، عن عبدالله بن مرة ، عن أبي الأحوص ، عن عبدالله بن مسعود . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات ، رجال الشيخين ، عدا أبي الأحوص فهو من رجال مسلم ، وروى له البخاري تعليقاً ، وهو ثقة . وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي ، وقال الهيثمي ٩/ ٣٤ : «رجاله رجال الصحيح»، وصححه الدكتور عبدالمعطي قلعجي في تعليقه على جامع المسانيد لابن كثير ٢٧/ ، ٣٢ . ورواه الطبراني في الكبير (١٠١١٩) من طريق جعفر بن الحارث عن الأعمش به .

وله شــواهد كثـيرة منهـا حديث جـابر السـابق ، وأحـاديث أخـرى مذكـورة فـي تخريجه .

# الدرس السادس في سحر اليهود للنبي ﷺ

• ١ - عن عائشة - رضي الله عنها - قالت: سحر رسول الله ﷺ يهوديًّ من يهود بني زريق ، يقال له: لبيد بن الأعصم ، قالت: حتى كان رسول الله ﷺ يُخيل إليه أنه يفعل الشيء وما يفعله (١) . حتى إذا كان ذات يوم ، أو ذات ليلة ، دعا رسول الله ﷺ ، ثم دعا ، ثم دعا ، ثم قال: «يا عائشة أشعرت أن الله أفتاني فيما استفتيته فيه ؟ (١) جاءني رجلان فقعد أحدهما عند رأسي والآخر عند رجليً (١) ، فقال الذي عند رأسي للذي عند رجليً ، أو الذي عند رجليً للذي عند رأسي : ما وجع الرجل ؟ قال:

<sup>(</sup>۱) جاء في مرسل سعيد : «حتى كاد ينكر بصره» ، وجاء نحوه في مرسل يحيى بن يعمر ، قال القاضي عياض : « فظهر بهذا أن السحر إنما تسلط على جسده وظواهر جوارحه لا على تمييزه» ، وقال ابن بطال : « إنما ناله من السحر ما ينال المريض من ضرر الحمى» . ينظر الفتح ٢/ ٢٧٧ ، ٢٢٧ ، وشرح الأبي لمسلم ٢/٧ .

<sup>(</sup>٢) أي أن النبي على دعا ربه أن يشفيه من هذا المرض ، فاستجاب الله دعاءه ، فأطلق على الدعاء استفتاء ، وعلى الإجابة إفتاء . ينظر الفتح ١٠/ ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٣) يحتمل أن يكون هذا حصل للنبي على وهو يقظان ، لكنه على صفة النائم ، ويحتمل أن يكون حصل وهو نائم ، ورؤيا الأنبياء حق ، وجاء في بعض روايات هذا الحديث أن الذي قعد عند رأسه جبريل ، والذي عند رجليه ميكائيل عليهما السلام . المرجع السابق .

مطبوب (١) ، قال : مَن طبه ؟ قال : لبيد بن الأعصم ، قال : في أي شيء ؟ قال : في مُشط ومُشاطة ، وجُفِّ طلع نخلة ذكر (٢) ، قال : فأين هو ؟ قال : في بئر ذي أروان (٣) » .

قالت: فأتاها رسول الله ﷺ في أناس من أصحابه، ثم قال: «يا عائشة! والله لكان ماءها نقاعة الحناء(٤)، ولكان نخلها رؤوس الشياطين(٥)».

قالت : فقلت : يا رسول الله أفأخرجته ؟ قال : لا ، أما أنا فقد عافاني الله ، وكرهت أن أثير على الناس شرًا ، فأمرت بها فدفنت » رواه البخاري

<sup>(</sup>۱) المطبوب: المسحور ، سمي بذلك تفاؤلاً بالطب الذي هو العلاج ، كما يقال للديغ: سليم تفاؤلاً بالسلامة ، فالطب من الأضداد ، يقال لعلاج الداء طب وللسحر طب. ينظر شرح النوري ١٧٧/١٤ ، وجامع الأصول ٥/ ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) المشاطة: الشعر الذي يسقط من الرأس عند تسريحه، والمشط الذي يسرح به الشعر، والجف، وفي بعض النسخ « جب » هو وعاء طلع النخل وغشاؤه الذي يكنه، فهذا الخبيث أخذ مشط رسول الله على وبعض شعرات من مشاطة شعر رسول الله على وعقد بذلك عقدًا. ينظر المراجع الأربعة السابقة.

<sup>(</sup>٣) وهي بئر بالمدينة ، في بستان بني زريق . ينظر شرح مسلم للنووي .

<sup>(</sup>٤) أي لونه لون الماء الذي نقع فيه الحناء ، فظهر فيه لونه ، ينظر الفتح ، وشرح السنوسي ٦/٦ .

<sup>(</sup>٥) أي النخل الذي يشرب من ماء هذه البئر قد التـوى سعفه ، فـأصبح يشـبه رؤوس الشياطين موصوفـة بـالقبح . وقيـل غـير ذلـك . ينظر الفتح .

ومسلم<sup>(۱)</sup>.

#### الفوائد والعبر:

- ١ خبث اليهود ، وأنهم أهل سحر وشعوذة .
  - ٢ بيان ضرر السحر ، وكبير خطره .
- ٣ إثبات ما ارتكبه اليهود من وضع السحر للنبي ﷺ ، وأن ذلك أثـر عليه ﷺ .
- إن هذا الأثر الذي أصاب النبي على بسبب السحر إنما كان في جسده على وبعض شأنه المتعلق بتصرفاته في الأمور الدنيوية ، ولم يؤثر ذلك على عقله أو نحو ذلك مما له تأثير على تبليغه على لشريعة ربه تبارك وتعالى ، فقد عصمه ربه تعالى من أن يصيبه أي ضرر في هذا الجانب .
  - ٥ ابتلاء الله تعالى لأنبيائه وأوليائه .
    - ٦ استجابة الله دعاء نبيه ﷺ.
- ٧ اقتضت حكمة الله تعالى أن يحدث للنبي ﷺ أو في عصره كثير من الأمور التي تحتاج الأمة إلى معرفة الأحكام المتعلقه بها ، لتقتدي الأمة بالنبي ﷺ في أفعاله وتصرفاته عند حدوثها ، ولتسمع وتطيع لأوامره وإرشاداته بشأنها .

(۱) صحيح البخاري رقم (۳۱۷۵) ، ورقم (۳۲۳ ، ۵۷۱۵ ، ۵۷۱۲) ، وصحيح مسلم ، رقم (۲۱۸۹) .

# الدرس السابع في غدرًا في محاولة اليهود قتل النبي في غدرًا

المدينة ، قبل وقعة بدر ، يقولون : إنكم آويتم صاحبنا الله عبدالله بن أبي بن سلول ، ومن كان يعبد الأوثان من الأوس والخزرج ، ورسول الله على يومئذ بالمدينة ، قبل وقعة بدر ، يقولون : إنكم آويتم صاحبنا ، وإنكم أكثر أهل المدينة عددًا ، وإنا نُقسم بالله لتقتُلنه أو لتُخرجُنه ، أو لنستعدين عليكم العرب ، شم لنسيرن إليكم باجمعنا حتى نقتل مقاتلتكم ، ونستبيح العرب أن ، شم لنسيرن إليكم باجمعنا حتى نقتل مقاتلتكم ، ونستبيح نساءكم وأبناءكم ، فلما بلغ ذلك ابن أبي ومن معه من عبدة الأوثان ، تراسلوا فاجتمعوا ، وأجمعوا لقتال النبي على وأصحابه ، فلما بلغ ذلك النبي الله وعيد قريش منكم النبي المبالغ في جماعة من أصحابه ، فقال : لقد بلغ وعيد قريش منكم المبالغ ، ما كانت لتكيدكم بأكثر مما تريدون أن تكيدوا به أنفسكم ،

<sup>(</sup>١) يعنون النبي ﷺ، فهو قرشي ، أي أنزلتموه في منازلكم . عون المعبود ٨/ ٢٣٤ ، بذل المجهود ٣٢٧/١٣ .

<sup>(</sup>٢) أي نطلب من العرب أن تنصرنا عليكم . الصحاح ص٣٩٧ .

<sup>(</sup>٣) أي نسبي نساءكم وأبناءكم ، وننهبهم . النهاية ١٦١/١ .

<sup>(</sup>٤) هو عبدالله بن أبي بن سلول ، رئيس المنافقين . والظاهر أن هذا كان قبل إعلانه للإسلام ، بدليل قوله : « ومن معه من عبدة الأوثان » .

<sup>(</sup>٥) أي اتفقوا على حرب النبي ﷺ ومَن معه من المسلمين . الصحاح ص٩٠١ .

<sup>(</sup>٦) أي الغايات . عون المعبود ٨/ ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٧) أي أن قريشًا لن تمكر بكم ولن تخدعكم ولن تضركم أكثر مما تريدون أن تفسروا به أنفسكم من قتل بعضكم بعضًا ، وجعل بأسكم بينكم .

فائتم هؤلاء تريدون أن تقاتلوا أبناءكم وإخوانكم ، فلما سمعوا ذلك من النبي على تفرقوا ، فبلغ ذلك كفار قريش ، وكانت وقعة بدر بعد ذلك ، فكتبت كفار قريش بعد وقعة بدر إلى اليهود : انكم أهل الحلقة (۱) ولاحصون ، وإنكم لتقاتلن صاحبنا أو لنفعلن كذا وكذا ، ولا يحول بيننا وبين خدم نسائكم شيء - وهو الخلاخل - (۱) ، فلما بلغ كتابهم اليهود أجمعت بنو النضير على الغدر ، فأرسلت إلى النبي على : أخرج إلينا في ألاثين رجلاً من أصحابك ، وليخرج إليك منا ثلاثون حبراً (۱) ، حتى نلتقي في مكان كذا ، نصف بيننا وبينكم (۱) ، فيسمعوا منك ، فإن صدقوك وآمنوا بك ، آمنا كلنا ، فخرج النبي في في ثلاثين من أصحابه ، وخرج إليه ثلاثون حبراً من يهود ، حتى إذا برزوا في براز من الأرض قال بعض ثلاثون حبراً من يهود ، حتى إذا برزوا في براز من الأرض قال بعض يحب أن يموت قبله ، فأرسلوا إليه ومعه ثلاثون رجلاً من أصحابه ، كلهم يحب أن يموت قبله ، فأرسلوا إليه : كيف تفهم ونفهم ونحن ستون رجلاً ؟ أخرج في ثلاثة من أصحابك ويخرج إليك ثلاثة من علمائنا ، فليسمعوا منك فإن آمنوا بك آمنا كلنا وصدقناك ، فخرج النبي في في ثلاثة من أصحابه ، وخرج النبي في في ثلاثة من أصحابه ، وخرج النبي في في ثلاثة من أصحابه ، وخرج النبي في الخناج (۵) ،

<sup>(</sup>١) الحلقة : السلاح . المرجع السابق .

 <sup>(</sup>۲) الخلاخل أو الخدم حلي تلبسه المرأة . المرجع السابق . والمعنى أن قريشًا
 هددت اليهود بأن يحاربوهم ويسبوا نساءهم إن لم تحارب اليهود النبي 選 .

<sup>(</sup>٣) الحبر: العالم.

<sup>(</sup>٤) أي في مكان متوسط بين ديار المسلمين وديار اليهود .

<sup>(</sup>٥) أي أن علماء اليهود الثلاثة الذي خرجوا للقاء النبي ﷺ اشتملوا على الخناجر – أي جعلوها تحت ثبابهم – ليقتلوا بهن النبي ﷺ . ينظر لسان العرب ٢٦٩/١١ .

وأرادوا الفتك برسول الله ﷺ ، فأرسلت امرأة ناصحة من بني النضير إلى أخيها ، وهو رجل مسلم من الأنصار ('') ، فأخبرته خبر ما أراد بنو النضير من الغدر برسول الله ﷺ ، فأقبل أخوها سريعًا حتى أدرك النبي ﷺ ، فسارت بخبرهم قبل أن يصل النبي ﷺ إليهم ، فرجع النبي ﷺ ، فلما كان من الغد غدا عليهم ('') رسول الله ﷺ بالكتائب ('') ، فحاصرهم وقال لهم : إنكم لا تأمنون عندي إلا بعهد تعاهدوني عليه ، فأبوا أن يعطوه عهداً ، فقاتلهم يومهم ذلك هو والمسلمون ، ثم غدا الغد على بني قريظة بالخيل والكتائب ، وترك بني النضير ، ودعاهم إلى أن يعاهدوه فعاهدوه ، فانصرف عنهم ، وغدا إلى بني النضير ، ودعاهم إلى أن يعاهدوه فعاهدوه ، فانصرف عنهم ، وغدا إلى بني النضير بالكتائب فقاتلهم حتى نزلوا على الجلاء ('') ، وعلى أن لهم ما أقلت الإبل ('') إلا الحلقة ، والحلقة : السلاح ، فجلت بنو وعلى أن لهم ما أقلت الإبل من أمتعتهم وأبواب بيوتهم وخشبها ، وكان النضير واحتملوا ما أقلت الإبل من أمتعتهم وأبواب بيوتهم وخشبها ، وكان فكانوا يُخربون بيوتهم فيهدمونها فيحملون ما وافقهم من خشبها ، وكان بنو النضير من سبط فكانوا يُخربون بيوتهم فيهدمونها فيحملون ما وافقهم من خشبها ، وكان من النصير من سبط

(١) لعله كان أخاها لأمها.

<sup>(</sup>٢) أي سار إليهم في أول النهار ، عون المعبود ٨/ ٢٣٦ ، بذل المجهود ١٣٨ ٣٣١ .

<sup>(</sup>٣) أي الجيوش المجتمعة ، جمع كتيبة . المرجعين السابقين .

<sup>(</sup>٤) أي الخروج من المدينة .

<sup>(</sup>٥) أي ما حملت الإبل.

<sup>(</sup>٦) قال الله تعالى في سبورة الحشر : ﴿ هُوَ ٱلَّذِيّ أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ

ٱلۡكِتَابِ مِن دِيَنرِهِمْ لأُوّلِ ٱلْحَشْرِ ﴾ ، وقد اختلف في آخر الحشر ، فقيل : هو
إجلاء عمر لليهود إلى الشام ، وقيل : هو حشر الناس جميعًا إلى أرض المحشر ،
وقيل : غير ذلك . ينظر الدر المنثور ٨/ ٨٩ ، ٩٠ ، زبدة التفسير ص٧٢٩ .

من أسباط بني إسرائيل (١) لم يصبهم جلاء منذ كتب الله على بني إسرائيل الجلاء ، فلذلك أجلاهم رسول الله ﷺ ، فلولا ما كتب الله عليهم من الجلاء لعذبهم في الدنيا كما عذبت بنو قريظة ، فأنزل الله :

﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ (٢) مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۖ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ (٣) الْحَكِيمُ ﴿ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ ﴾ (١)

فكانت نخل بني النضير لرسول الله ﷺ خاصة ، فأعطاه الله إياها وخصه بها ، فقال :

﴿ وَمَاۤ أَفَآءَ ٱللَّهُ (٥) عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَاۤ أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ وَلَا رِكَابٍ (٦) ﴾(٧) .

يقول: بغير قتال، قال: فأعطى النبي ﷺ أكثرها للمهاجرين، وقسمها بينهم، وقسم منها لرجلين من الأنصار كانا ذوي حاجة، ولم

<sup>(</sup>١) أي قبيلة من قبائل بني إسرائيل ، فالأسباط في أولاد إستحاق بن إبر اهيم الخليل بمنزلة القبائل في ولد إسماعيل . النهاية ٢/ ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٢) أي نزمه .

<sup>(</sup>٣) أي الذي لا يغلب سبحانه وتعالى .

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر (١ – ٦) .

<sup>(</sup>٥) أي ما أعطاه وأطعمه من أموال بني النضير ونخيلهم . الدر المنثور ٨/ ٩٩ .

<sup>(</sup>٦) الإيجاف : إسراع الراكب فرسه . والمعنى : أن أموال بني النضير لـم يركب إليهـا المسلمون إبلاً ولا خيلاً لأنها على ميلين من المدينـة ، ولـم يلقـوا بهـا حربـًا ولا مشقة . الدر المنثور ٨/ ٩٩ ، تفسير الجلالين ص٤٦٥ .

<sup>(</sup>٧) سورة الحشر (٧) .

يقسم لرجل من الأنصار غيرهما ، وبقي منها صدقة رسول الله ﷺ في يـد بني (١) فاطمة (٢) .

(١) بنو فاطمة هم أبناء علي بن أبي طالب - رضي الله عنه - من فاطمة بنت النبي محمد على .

(۲) رواه عبدالرزاق في مصنفه في المغازي: وقعة بني النضير ٥/ ٣٥٨ – ٣٦١، رقسم (٩٧٣٣) عن معمر ، عن الزهري ، قال : وأخبرني عبدالله بن عبدالرحمن بن كعب بن مالك ، عن رجل من أصحاب النبي هي ، ورجاله ثقات ، رجال الصحيحين عدا عبدالله بن عبدالرحمن بن كعب بن مالك ، فقد ذكره ابن حبان في الثقات ٧/ ٣ وذكر أنه يروي عن أبيه ، وأنه روى عنه عبدالله بن محمد بن عقيل وعاصم بن عبيد الله . وذكره الحسيني في الإكمال ص٣٩٧ ، وذكر أنه يروى عن أبيه وجابر ، وأنه روى عنه كثير بن زيد وعبدالله بن محمد بن عقيل ، ثم قال : « فيه نظر » ، ونقل الحافظ ابن حجر في تعجيل المنفعة ص٢٢٧ قبول الحسيني ، ثم قال : « أما الذي روى عن أبيه وروى عنه ابن عقيل فالذي أظنه أنه انقلب ، وأنه ذكر ، وأما الذي روى عن أبيه وروى عنه ابن عقيل فالذي أظنه أنه انقلب ، وأنه عبدالرحمن بن عبدالله بن كعب بن مالك شيخ الزهري ، ولكن ذكره ابن حبان كالذي وقع هنا ، فلعله ابن عمه » ا . ه . مختصراً .

والأقرب ما ظنه الحافظ من انقلاب اسم عبدالرحمن بن عبدالله إلى عبدالله بن عبدالله بن عبدالله الم ١٩٢ ، رقم عبدالرحمن ، ويؤيد ذلك ما روى الإمام أحمد في كتباب العلل ١/ ١٩٢ ، رقم (١٠١٧) من أنه ليس لعبدالرحمن بن كعب بن مالك من الأولاد إلا بشير وكعب وذريتهما .

وعبدالرحمن بن عبدالله « ثقة » من رجال الشيخين ، وعليه فيكون الإسناد صحيحًا ، رجاله رجال الصحيحين . وقال الشيخ إبراهيم العلي في صحيح السيرة صحيح ، على شرط الشيخين » .

## الفوائد والعبر ،

ا - دلت هذه الأخبار المذكورة في هذا الدرس والدرسين قبله على عداوة اليهود للنبي ﷺ ، وأنهم لم يتركوا وسيلة لقتله ﷺ إلا فعلوها ، وسيأتي أنهم حاربوه وجمعوا المشركين وحرضوهم على حربه ، وأنهم نقضوا العهود التي بينهم وبينه ، وهذا كله يدل على أن ما فعله النبي ﷺ بهم من القتل لبعضهم ، ومن إخراج بعضهم من المدينة وغير ذلك ، أن

- ورواه ابن مردويه وعبد بن حميد بإسناد صحيح - كما قبال الزرقباني في شرح المواهب ٢/ ٨١ ، وكما قال ابن حجر في الفتح ٧/ ٣٣٢ عن إسناد ابن مردويه عن معمر به مختصرًا . وقد صحح الشيخ عبدالقادر الأرنؤوط إسناد ابسن مردويه في تعليقه على جامع الأصول ٨/ ٢٢٠ .

ورواه أبو داود في الخراج والإمارة ، رقم (٣٠٠٤) ، ومن طريقه البيهقي في الدلائل ٨/ ٧٨ من طريق محمد بن داود بن سفيان عن عبدالرزاق عن معمر عن الزهري عن عبدالرحمن بن كعب عن رجل من أصحاب النبي ﷺ . وإسناده ضعيف ، محمد بن داود لم يرو عنه سوى أبي داود ، ولم يوثق ، والزهري لم يسمع من عبدالرحمن بن كعب ، كما قال أحمد بن صالح . ينظر المراسيل لابن أبي حاتم ص١٥٣ . وقد ذكره الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح سنن أبي داود ، وقال : « صحيح الإسناد » .

ولبعض أجزاء هذا الحديث شواهد منها حديث عائشة عند الحاكم ٣/ ٤٨٣ ، وصححه ، ووافقه الذهبي ، وعند البيهقي ٣/ ١٧٨ ، وقال : « ذكر عائشة فيه غير محفوظ » . وصححه الشيخ محمد ناصر الدين في تعليقه على فقه السيرة ، ومن مرسل عروه ، ومن مرسل الزهري ، ومن مرسل قتادة عند ابن أبي حاتم والطبري في تفسير سورة الحشر ، وعند البيهقي ٣/ ١٧٨ - ١٨٣ .

هذا هو الجزاء الذي يستحقونه .

٢ - جبن اليهود ، ولهذا لا يصمدون في القتال ، بــل إن جـل حربهـم من وراء الحصون ، ومع ذلك لا يصمدون داخلها إلا يســيرا ، ولهـذا فهـم إنما يلجئون إلى الوسائل الخفية كالسّحر ، والسّم ، والغدر ، ونحو ذلـك ، ولهذا أيضاً خافوا من المشركين لما هددوهم .

# الدرس الثامن في نقض اليهود للعهود

المسيب - رحمه الله تعالى - قال : وكان حيى بن الحطب استجاش (۱) المشركين على رسول الله رسول الله الله المشركين على رسول الله الله المشئوم في المشامنكم فاستفتح عليهم ليلاً ، فقال سيدهم (۱) : إن هذا رجل مشئوم في الا يشامنكم حيى ، فناداهم : يا بني قريظة! ألا تستجيبوا ؟ ألا تلحقوني ؟ ألا تضيفوني ؟ فإني جائع مقرور (١) . فقالت بنو قريظة : والله لتفتحن له ، فلم يزالوا حتى فتحوا له ، فلما دخل عليهم أطمهم (۱) ، قال : يا بني قريظة جنتكم في عن الدهر (۱) ، جئتكم في عارض (۷) بَرَد (۸) لا يقوم لسبيله

<sup>(</sup>١) أي حرضهم على حرب النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) في المصنف « فجلاك » وهو تصحيف .

<sup>(</sup>٣) وهو كعب بن أسد .

<sup>(</sup>٤) في المصنف المطبوع « جامع مغرور » وهـو تصحيف . المقرور : الـذي أصابه القُر، وهو البرد . ينظـر : لسان العـرب ٥/ ٨٢ ، مرويـات يهـود المدينة ( طبع استنسل ) .

<sup>(</sup>٥) الأطم: الحصن.

<sup>(</sup>٦) أي جنتكم لأخبركم بأمر فيه عزكم ورفعتكم طول الدهر .

<sup>(</sup>٧) العارض : السحاب المطل يعترض في أفق السماء . لسان العرب ٧/ ١٧٤ ، النهاية ٣/ ٢١٣ .

<sup>(</sup>٨) يقال سحاب برد ، أي ذو قر ويرد . وقيل : هو المتجمد . لــــان العـرب ٣/ ٨٤ ، ٨٥ .

شيء (١) ، فقال له سيدهم: أتعدنا عارضًا بردًا ينكشف عنا ، وتدعنا عند بحر دائم لا يفارقنا (٢) إنما تعدنا الغرور ، قال : فواثقهم وعاهدهم لإن انفضت جموع الأحزاب أن يجيء حتى يدخل معهم أطمهم . فأطاعوه حينئذ بالغدر بالنبي على والمسلمين ، فلما فض الله جموع الأحزاب ، رجع حتى دخل معهم ، فلما أقبلت بنو قريظة أتي به مكتوفًا بقد (٣) ، فقال حيبي للنبي على : « أما والله ما لمت [ إلا ] (١) نفسي في عداوتك ، ولكنه من حذل الله (٥) يُخذَل الله (١) يُخذَل الله (١)

<sup>(</sup>١) لعل مراده أن من وقف أمامه أزاله . يريد بذلك جموع الأحزاب .

<sup>(</sup>٢) أراد بذلك النبي ﷺ وأصحابه .

<sup>(</sup>٣) القد بالكسر: سير من جلد. لسان العرب ٣/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين من مرسل الزهري ، فكأنها - والله أعلم - سقطت من المصنف المطبوع ، وربما يدل على وجودها قوله « ولكنه من يخذل الله يخذل» . والعبارة تحتمل وجود هذه اللفظة وتحتمل حذفها ، وكأن الأول أقرب .

 <sup>(</sup>٥) یشیر – والله أعلم – إلى أنه خذل الله – بمعنى أنه لـم یتبـع رسـوله محمـداً ﷺ
 وحاربه مع علمه أنه نبى حقاً .

<sup>(</sup>٦) رواه عبدالرزاق في غزوة الخندق وقريضة ٥/ ٣٧١ ، رقم (٩٧٣٧) عن معمر عن الزهري عن سعيد . وإسناده صحيح إلى سعيد ، فهو مرسل صحيح ، ومرسل سعيد من أصح المراسيل ، وقد صححه بعض أهل العلم . ينظر التمهيد ص٣٠ . وقد سقط من أول الرواية في المصنف المطبوع من الإسناد قوله : « عن معمر عن الزهري » وذكر في وسط الرواية . وقد أخرجه أبو نعيم في الدلائل ص٤٣٧ ، ٤٣٨ من طريق عبدالرزاق به مختصراً .

وله شواهد من مراسيل عروة بن الزبير ، ومحمد بن كعب القرظي ، وعثمان بن

#### الفوائد والعبر :

١ - أن اليهود هم الذين جمّعوا الأحزاب لحرب النبي على والقضاء على دعوته ، وهذا يدل على عداء اليهود للإسلام وأهله .

٢ - إثبات نقض اليهود لعهودهم مع النبي ﷺ ، وعلى رأسهم بنو
 قريظة ، ولذلك استحقوا القتل .

٣ - خبث حيي بن أخطب - وهو أنموذج لعلماء اليهسود - فهو ممن جمَّع الأحزاب لحرب دين الله الحق والقضاء عليه ، ثم تحايل على بني

یهوذا عن رجال من قومه ، وهي مذكورة في هــذه الرسـالة برقـم (٢٩) وشـواهد
 آخرى مذكورة في تخريج هذه الشواهد .

وله أيضًا شاهد من مرسل الزهري . رواه موسى بن عقبة في مغازيه كما في السيرة لابن كثير ٣/ ٢٢٥ - ٢٢٧ ، ومن طريقه البيهقي في الدلائل ٣/ ٤٠٧ ، \$ ، \$ / ١١ - ١٤ وإسناده إلى الزهري صحيح .

وروى مرسل عروة أيضًا الطبراني في الكبير ٦/ ٩٠٧ ، رقم (٥٣٢٧) والبيهقي في الدلائل ٤/ ١٤ بإسناد ضعيف . وينظر المجمع ٦/ ١٣٩ .

ولهذا الحديث شواهد كثيرة غير ما سبق مذكورة في تخريج قصة أبي لبابة ، وهي مخرجة في هذه الرسالة برقم (٣٥ ، ٣٦) .

ولقصة قتل حيي شاهد من مرسل الحسن . رواه البلاذري ص٣٥ وإسناده إلى الحسن محتمل للتحسين .

ولها أيضًا شاهد من مرسل محمد بن سيرين رواه ابن أبي شيبة : بني قريظة ٤/٤ / ٤٢٤ ، ٤٢٥ وإسناده صحيح إلى مرسله ، رجاله رجال الصحيحين .

وبالجملة مرسل سعيد ضعفه ليس قويًا ، فيتقوى بشواهده المذكورة ، فيرتقي إلى درجة الحسن لغيره .

قريظة فكذب عليهم بادعاء أنه جائع وأنه قد أصابه البرد ليفتحوا له الحصن، ثم دعاهم إلى ما حرم الله من نقض العهد مع النبي ﷺ.

٤ - أن من عادى دين الله وأولياء، خذله الله فتكون عاقبة أمره إلى الوبال والخسارة إما في الدنيا والآخرة كما حصل لهــؤلاء اليهـود، أو في الآخرة وهي أشد عذاباً وأبقى من عذاب الدنيا.

### الدرس التاسع في قتل كعب بن الأشرف لأذاه لله ولرسوله ﷺ

1٣ - عن جابر بن عبدالله - رضي الله عنهما - قال: قال رسول الله و من لكعب بن الأشرف (١) ؟ فإنه قد آذى الله ورسوله » فقال محمد بن مسلمة: يا رسول الله! أتحب أن أقتله ؟ قال: « نعم » قال: فأذن لي أن أقول شيئًا (١) ، قال: « قل » ، فأتاه فقال له وذكر ما بينهما (٣) وقال: إن هذا الرجل قد أراد صدقة وقد عنّانا (١) ، فلما سمعه قال: وأيضًا والله! لتملّنه (٥) ، قال: إنا قد اتبعناه الآن ، ونكره أن ندعه حتى ننظر إلى أي شيء يصير أمره ، قال: وقد أردت أن تسلفني سلفًا ، قال: فما ترهنني ؟ يصير أمره ، قال: وقد أردت أن تسلفني سلفًا ، قال: فما ترهنني ؟ قال: سلفة اتفق معه على أن

<sup>(</sup>١) أي مُن الذي يتصدى ويتوجه لقتله .

<sup>(</sup>٢) معناه : اثذن لي أن أقول عنى وعنك ما أرى فيه مصلحة من التعريض وغيره .

<sup>(</sup>٣) أي ذكر محمد بن مسلمة لكعب ما بينهما من الصلة ، ومن القرابة ، وقد قيل : إن محمد بن مسلمة كان ابن أخته ، وقيل : كان أيضًا أخاه من الرضاعة .

<sup>(</sup>٤) أي كلفنا ما فيه مشقة علينا ، وهذا من التعريض ، لأن معناه في الباطن : أنه أدبنا بآداب الشرع التي فيها مشقة ، لكنها مشقة في مرضاة الله ، وهي محببة للمؤمنين ، والمخاطب فهم عناء غير محبوب .

<sup>(</sup>٥) أي ستضجرون منه أكثر من هذا الضجر .

وينظر في شرح الألفاظ والعبارات السابقة شرح النووي ١٦١ / ١٦١ ، الفتح // ٣٣٨ ، جامع الأصول ٨/ ٢٢٨ ، شرح المواهب ٢/ ٩ ، شرح الشفا ٢/ ٤٠٥ ، شرح الأبي وشرح السنوسي ٥/ ١٣٩ .

يأتي بالسلاح ليرهنه عنده ، فأتاه هو وأبو نائلة أخو كعب من الرضاعة ... ، ثم ذكر قصة قتله بشيء من الاختصار (١) .

1 4 - وروى ابن عباس - رضي الله عنهما - خبر قتلهم لـ ه مطولاً ، قال : مشى معهم رسول الله ﷺ إلى بقيع الغرقد (٢) ثـم وجههم وقال : «انطلقوا على اسم الله ، اللهم أعنهم » ثم رجع رسول الله ﷺ إلى بيته وهـو في ليلة مقمرة ، فانطلقوا حتى انتهوا إلى حصنه .

فهتف به (۳) أبو نائلة وكان حديث عهد بعرس ، فوثب في ملحفته (۱) ، فأخذت امرأته بناحيتها وقالت : أنت امرؤ محارب ، وإن أصحاب الحرب لا ينزلون في هذه الساعة ، قال : إنه أبو نائلة لو وجدني نائمًا ما أيقظني . فقالت : والله إني لأعرف في صوته الشر . قال : يقول لها كعب : لو دُعي الفتى لطعنة أجاب!

فنزل فتحدث معهم ساعة وتحدثوا معه ، ثم قالوا : هل لك يا ابن الأشرف أن نتماشى إلى شعب العجوز (٥) فتتحدث به بقية ليلتنا هذه ؟ قال : إن شئتم . فخرجوا فمشوا ساعة .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في المغازي (٤٠٣٧) ، ومسلم في الجهاد باب قتل كعب بن الأشرف طاغوت اليهود (١٨٠١) .

 <sup>(</sup>۲) وهو مقبرة أهل المدينة . ينظر معجم البلدان ٣/ ١٩٤ ، وشرح المواهب ٢/ ١٣ .
 (٣) أي ناداه .

<sup>(</sup>٤) اللحاف هو كل ما يتغطى به . لسان العرب ٩/٣١٤.

<sup>(</sup>٥) وهو شعب بظاهر المدينة . معجم البلدان ٣٤٧/٣.

ثم إن أبا نائلة شام يده في فود رأسه (۱) ، ثم شم يده فقال : ما رأيت كالليلة طيبًا أعطر قط . ثم مشى ساعة ثم عاد لمثلها حتى اطمأن ، ثم مشى ساعة ثم عاد لمثلها فأخذ بفودي رأسه (۲) ثم قال : اضربوا عدو الله! فاختلفت عليه أسيافهم فلم تُغن شيئًا (۳) .

قال محمد بن مسلمة : فذكرت مِغوَلاً<sup>(1)</sup> في سيفي فأخذته وقد صاح عدو الله صيحة لم يبق حولنا حصن إلا أوقدت عليه نار ، قال : فوضعته في ثنته<sup>(0)</sup> ثم تحاملت عليه حتى بلغت عانته ، فوقع عدو الله<sup>(۱)</sup> . وقد أصيب الحارث بن أوس بجرح في رجله أو في رأسه أصابه بعض سيوفنا .

قال: فخرجنا حتى سلكنا على بني أمية بن زيد ثم على بني قريظة ثم على بني قريظة ثم على بُعاث ، حتى اسندنا في حرة العُرينض (٧) ، وقد أبطأ علينا صاحبنا الحارث بن أوس ونزفه الدم ، فوقفنا له ساعة ثم أتانا يتبع آثارنا فاحتملناه ، فخرج فجئنا به رسول الله ﷺ آخر الليل وهو قائم يصلي ، فسلمنا عليه ، فخرج

<sup>(</sup>۱) فود الرأس : شعره مما يلي الأذنين ، والمعنى أن أبا رافع أدخل يده في شعر كعب مما يلى الأذن . ينظر عيون الأثر ١/ ٤٥٣ . والمصباح ١/ ٤٨٢ .

<sup>(</sup>٢) أي أمسك بشعر رأسه من جانبيه . النهاية ٣/ ٤٧٨ .

<sup>(</sup>٣) أي لم تقتله ، ولعله أراد لم تقتله من أول ضربة ، لأنهم كانوا حريصين على الإسراع في قتله لئلا يصيح .

<sup>(</sup>٤) المغول : سيف قصير . ينظر عيون الأثر ١/ ٤٥٣ .

<sup>(</sup>٥) الثنة : السرة . شرح المواهب ٢/ ١٣ .

<sup>(</sup>٦) أي سقط ميتًا.

<sup>(</sup>٧) هذا كله بيان للطريق الذي رجعوا معه إلى المدينة .

إلينا فأخبرناه بقتل عدو الله ، وتفسل رسول الله على جرح صاحبنا ، ورجعنا إلى أهلنا فأصبحنا وقد خافت يهود بوقعتنا بعسدو الله ، فليس بها يهودي إلا وهو خائف على نفسه .

قال: فقال رسول الله ﷺ: « مَن ظفرتم به من رجال يهود فاقتلوه » ، فوثب محيصة بن مسعود على ابن سنية - وهو من تجاريهود كان يلابسهم (۱) ويبايعهم - فقتله ، وكان حويصة بن مسعود إذ ذاك لسم يسلم ، وكان أسن من محيصة ، فلما قتله جعل حويصة يضربه ويقول: أي عدو الله ، أقتلته! أما والله لرب شحم في بطنك من ماله . قال محيصة : فقلت له : والله لقد أمرني بقتله مَن لو أمرني بقتلك لضربت عنقك (۲) ، قال : فوالله إن كان لأول إسلام حويصة ، وقال : لو أمرك محمد بقتلي لقتلتني ؟ قال : نعم والله لو أمرني بقتلك لضربت عنقك . قال : والله إن دينًا بلغ بك هذا لَدِينٌ له شأن ، انطلق لصاحبك حتى أسمع منه (۳) ، فأسلم حويصة (١) .

<sup>(</sup>١) أي يخالطهم . القاموس ٢٤٨/٢ .

<sup>(</sup>٢) يريد النبي ﷺ لما أمر مَن وجد رجلاً من رجال يهود أن يقتله ، يقــول : لــو أمرنــي بقتلك لقتلتك .

<sup>(</sup>٣) أي انطلق أنت وأنا معك إلى صاحبك - يريد النبي ﷺ - حتى أسمع ما يقول ، فأنظر إن كان دينه حقًا أسلمت واتبعته

<sup>(</sup>٤) رواه ابن إسحاق في السيرة (طبعة محمد حميد الله ص٢٨٩ - ٣٠٠) ، ومن طريقه الطبري في تاريخه في حوادث السنة الثالثة ٢/ ٤٩١ ، ٤٩١ ، قال ابن إسحاق فحدثني ثور بن زيد الديلي ، عن عكرمة ، عن ابن عباس . وإسناده حسن ، رجاله ثقات رجال الصحيحين عدا ابن إسحاق ، وهو «صدوق مدلس»

\_\_\_\_

وقد صرح بالسماع ، وهو من رجال مسلم ، وقد حسن هذا الإسناد الزرقاني في شرح المواهب ٢/ ١٢ ، وليس في بعض نسخ السيرة لابن إسحاق ذكر قصة حويصة ومحيصة في هذا الحديث ، ولا الأمر بقتل من ظفر به من اليهود . وينظر شرح المواهب ٢/ ١٤ ، وقال الطبري بعد روايت السابقة : حدثنا ابن حميد ، قال : حدثنا سلمة ، قال : حدثني محمد بن إسحاق ، قال : حدثني هذا الحديث مولى ابني حارثة ، عن ابنة محيصة ، عن أبيها .

وذكر هذه الزيادة ابن هشام في السيرة ٣/ ٥٨ ، وابن كثير في السيرة ٣/ ١٧ ، واليعمري في عيون الأثر ١/ ٤٥٢ عن ابن إسحاق ، ثم ذكروا بعد هذه الرواية عن ابن إسحاق أنه قال : حدثني هذا الحديث ... ، فذكر الإسناد السابق .

ورواها أبو داود في الخراج (٣٠٠٢) ، والبيهقي في الدلائــل ٣/ ٢٠٠ مــن طريــق ابن إسحاق : حدثني مولى لزيد بن ثابت ، حدثنني ابنة محيصة عن أبيهـــا . وهـــذا الإسناد ضعيف لجهالة مولى زيد ، ولجهالة ابنة محيصة .

ثم إني وبعد كتابة ما تقدم رأيت الحافظ ابن حجر ذكر هذا الحديث في المطالب العالبة المسندة في كتاب السيرة والمغازي ٢٩١، ٣٩١، ٣٩١، رقم (٤٢٥٥)، وذكر أن إسحاق بن راهويه روى هذا الحديث في مسنده عن وهب بن جرير عن أبيه، عن ابن إسحاق به تمامه، ثم قال: «هذا إسناد حسن متصل، أخرج أحمد منه إلى قوله: ( اللهم أعنهم) فقط، وهو المرفوع من الموصول، والباقي مدرج»، ورواية الإمام أحمد التي أشار إليها الحافظ هي في مسنده ١/٢٦٦ عن يعقوب عن أبيه، عن ابن إسحاق به كما ذكر الحافظ. ولم يذكر الحافظ في قوله السابق سبب جزمه بإدراج قصة قتل كعب في حديث ابن عباس، والأصل عدم الإدراج حتى يأتي ما يدل عليه. والله أعلم.

وقد روى قصة محيصة وحويصة ابن هشام في السيرة ٣/ ٥٩ عن أبي عبيدة ، عـن أبى عمرو المدنى .

### الفوائد والعبر:

- ١ أن من آذى الله ورسوله ﷺ أو آذى المسلمين بقول أو فعل يستحق القتل ولو كان معاهداً لأن هذا الأذى نقض للعهد .
  - ٢ جواز الخدعة في الحرب ، وجواز الكذب فيه .
  - ٣ وجوب البراء من الكفار ولو كانوا من الأقارب.
- ٤ أن تطبيق المسلم الأحكام الإسلام تطبيقاً دقيقاً فيه دعوة إلى الله
   تعالى بالقدوة الحسنة .

# الدرس العاشر في قتل أبي رافع اليهودي لأذاه لرسول الله ﷺ

10 - عن البراء بن عازب - رضي الله عنهما - قال: بعث رسول الله الله إلى أبي رافع اليهودي رجالاً من الأنصار، فأمر عليهم عبدالله بن عتيك، وكان أبو رافع يؤذي رسول الله على ويعين عليه، وكان في حصن له في أرض الحجاز<sup>(1)</sup>، فلما دنوا منه وقد غربت الشمس، وراح الناس بسرحهم<sup>(1)</sup>، قال عبدالله بن عتيك لأصحابه: اجلسوا مكانكم، فإني منطلق ومتلطف للبواب لعلي أن أدخل. فأقبل حتى دنا من الباب، ثم منطلق ومتلطف للبواب لعلي أن أدخل فأقبل حتى دنا من الباب، ثم عبدالله إن كنت تريد أن تدخل فادخل ، فإني أريد أن أغلق الباب. قال: فدخلت فكمنت (1)، فلما دخل الناس أغلق الباب ثم على الأغاليق على ود<sup>(6)</sup>. قال: فقمت إلى الأقاليد فأخذتها ففتحت الباب، وكان أبو رافع

<sup>(</sup>١) قال في الفتح ٧/ ٣٤٢ : « يحتمل أن يكون حصنه قريبًا من خيبر ، في طرف أرض الحجاز » .

<sup>(</sup>٢) أي رجعوا بمواشيهم التي ترعى .

<sup>(</sup>٣) أي أنه تغطى بثوبه ليخفي شخصه لئلا يعرف ، وقد ذكر في الرواية الأخرى السبب في تأخير غلق الباب ، ففيها : أنهم فقدوا حمارًا فخرجوا بقبس – أي شعلة من نار – يبحثون عن الحمار ، قال : فخشيت أن أعرف فغطيت رأسى .

<sup>(</sup>٤) جاء في الرواية الأخرى : « ثم اختبأت في مربط حمار عند باب الحصن » .

<sup>(</sup>٥) الأغاليق : المفاتيح ، والود : الوتد .

يُسمر عنده ، وكان في عَلالي له (۱) ، فلما ذهب عنه أهل سمره صعدت إليه فجعلت كلما فتحت بابًا أغلقت علي من داخل . قلت إن القوم نــذروا بي لم يخلصوا إلي حتى اقتله (۲) ، فانتهيت إليه (۳) فإذا هو في بيت مظلم وسط عياله ، لا أدري أين هو من البيت ، فقلت : أبــا رافع . قـال : مَن هـذا ؟ فأهويت نحو الصوت فأضربه ضربة بالسيف وأنا دهش فما أغنيت شيئًا (۱) ، وصاح فخرجت من البيت فأمكث غير بعيد ، ثم دخلت إليه فقلت : ما هذا الصوت يا أبا رافع ؟ فقال : لأمك الويل (۵) ، إن رجلاً فــي البيت ضربني قبل بالسيف . قال فأضربه ضربة أثخنته (۱) ولم أقتله ، ثـم وضعت ضبيب السيف في بطنه حتى أخد في ظهره (۷) ، فعرفت أني قتلته ، فجعلت أفتح الأبواب بابًا بابًا حتى انتهيت إلى درجة له ، فوضعت رجلي وأنــا أرى أنـي قد انتهيت إلى درجة له ، فوضعت رجلي وأنــا أرى أنـي قد انتهيت إلى الأرض فوقعت في ليلة مقمرة، فانكسرت ساقى ، فعصبتهــا

<sup>(</sup>١) السمر : الحديث في الليل ، والعلالي : جمع عليَّة ، وهي الغرفة ، وكان في غرفة - أو غرف - يصعد إليها بسلم من خشب .

<sup>(</sup>٢) أي إن انتبهوا وعلموا بدخولي لم يمكنهم أن يلحقوا بي إلا وقد قتلت أبا رافع .

<sup>(</sup>٣) أي وصلت إلى المكان الذي فيه أبو رافع .

<sup>(</sup>٤) أي ضربته وأنا متحير - لعله لأنه غير متيقن من مكانه - فلم تغن هذه الضربة شيئًا - أي لم تقتله - .

<sup>(</sup>٥) أي الويل لأمك ، وهو دعاء عليه ، وهو دعاء غير مقصود .

<sup>(</sup>٦) أي جرحته جرحًا بالغًا .

 <sup>(</sup>٧) ضبيب السيف: طرفه . وفي رواية: « فأضع السيف في بطنه وأتكئ عليه حتى
 سمعت صوت العظم» .

بعمامة ثم انطلقت حتى جلست على الباب فقلت: لا أخرج الليلة حتى أعلم أقتلته. فلما صاح الديك (۱) قام الناعي (۲) على السور فقال: أنعى أبا رافع تاجر أهل الحجاز، فانطلقت إلى أصحابي فقلت: النجاء (۲) ، فقد قتل الله أبا رافع ، فانتهيت إلى النبي ﷺ فحدثته ، فقال لي: أبسط رجلك ، فبسطت رجلي فمسحها ، فكأنها لم أشتكها قط » رواه البخاري (١) .

#### الفوائد والعبر:

١ - خبث اليهود ، ونقضهم للعهود ، وأذاهم لله ورسوله ﷺ
 وللمسلمين ، مما جعلهم مستحقين للقتل .

٢ - أهمية التخطيط للعمل الذي يريد المسلم القيام به ، وأن يجعل احتياطات لكل ما يحتمل حدوثه .

٣ - إباحة قتل المحارب خفية ، وجواز استعمال التورية في ذلك .

٤ - في آخر هذا الحديث ذكر دليل من دلائل نبوة نبينا محمد على الله وهو شفاء الله تعالى لرجل عبدالله بن عتيك بعد مسحه عليه الصلاة والسلام لها مباشره.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) في رواية :« فلما كان في وجه الصبح» .

<sup>(</sup>٢) أي المخبر بموته .

<sup>(</sup>٣) أي اطلبوا النجاة ، وأسرعوا في الرجوع لئلا يلحق بكم العدو .

ينظر في شرح عبارات والفاظ هذا الحديث: الفتح ٧/ ٣٤٤، شوح الطيبي المراهب ١١/ ١٠٩، عمدة القاري ١٧/ ١٣٧، جامع الأصول ٨/ ٢٣٢، شوح المواهب ٢/ ١٢٨، إرشاد الساري ٦/ ٢٨٧، فتح المبدي شرح مختصر الزبيدي ٣/ ١٢١.

<sup>(</sup>٤) في الجهاد باب قتل النائم المشرك (٣٠٢٢) ، وفي المغازي (٤٠٤٠ ، ٤٠٣٩) .

### الدرس الحادي عشر في سب اليهود للنبي ﷺ

المحن عبدالله بن عباس - رضي الله عنهما - أن أعمى كانت له أم ولد (١٦ تشتم رسول الله ﷺ وتقع فيه ، فينهاها فلا تنتهي ، ويزجرها فلا تنزجر ، فلما كان ذات ليلة جعلت تقع في النبي ﷺ ، فأخذ المغول (٢)

<sup>(</sup>۱) وهي الأمة التي تسراها سيدها فولدت له أولادًا ، ويحتمل أن هذه المرأة كانت يهودية ، وقد جزم بذلك القاضي أبو يعلى وغيره ، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الصارم المسلول ص ٦٨ : « ويدل عليه كلام الإمام أحمد ... » ، ويوبد ذلك حديث علي - رضي الله عنه - عند أبي داود (٣٦٢٦) بإسناد صحيح ، وحديث عبدالله بن معقل عند ابن سعد ٤/ ٢١ في ترجمة ابن أم مكتوم ، ورجاله ثقات ، لكن عبدالله بن معقل - وهو المزني - تابعي ، فالحديث مرسل . وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في الصارم المسلول ص ٦١ عن حديث علي : « هذا الحديث جيد » ، وصححه الشيخ محمد ناصر الدين في الإرواء ٥/ ٩١ ، وذكر أن إسناده على شرط الشيخين ، ثم إنه ذكر هذا الحديث في ضعيف سنن أبي داود ص٣٣٤، وذكر أنه ضعيف الإسناد ، وأحال على الإرواء في الموضع السابق ، وقد حسن الشيخ عبدالقادر الأرنؤوط حديث علي في تعليقه على جامع الأصول ٥ / ١ / ٢٥ ، وينظر نيل الأوطار ٧ / ٣٧٩ ، فني حديث ابن عباس ، كما قال شيخ المرأة يهودية ، فيحتمل أنها هي المذكورة في حديث ابن عباس ، كما قال الملل الإبن القيم ص٢٤٨ . وينظر أحكام أهل الملل لابن القيم ص٢٤٨ . ٢٣٤ .

<sup>(</sup>٢) المغول بكسر الميم وسكون الغين : شبه سيف قصير ، وقيل غير ذلك . ينظر حاشية السيوطى على سنن النسائي ٧/ ١٢٣ .

فوضعه في بطنها واتكا عليها فقتلها ، ووقع بين رجليها طفل ، فلما أصبح ذُكر ذلك لرسول الله على ، فجمع الناس فقال : أنشدُ الله رجلاً فعل ما فعل أن لي عليه حق إلا قام ، فقام الأعمى يتخطى الناس ، وهو يتزلزل (٢) حتى قعد بين يدي النبي على ، فقال : يا رسول الله ، أنا صاحبها ، كانت تشتمك وتقع فيك فأنهاها فلا تنتهي ، وأزجرها فلا تنزجر ، ولي منها ابنان مثل اللؤلؤتين ، وكانت بي رفيقة ، فلما كان البارحة جعلت تشتمك وتقع فيك ، فأخذت المغول فوضعته في بطنها ، فاتكات عليها حتى قتلتها ، فقال رسول الله على : « ألا اشهدوا أن دمها هدر (٣) »(١) .

<sup>(</sup>١) أي أسأل الرجل الذي قتل المرأة بالله وأقسم عليه . ينظر النهاية ٥/ ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) في سنن النسائي : « يتدلدل » ، قال السيوطي في الموضع السابق : « أي يضطرب به مشيه » .

<sup>(</sup>٣) أي أنه ساقط وباطل ، فقاتلها لا قصاص عليه ولا دية . ينظر فتح العلام ص٦٠٢ ، وبذل المجهود ٢٠٠/١٥ .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود في الحدود باب الحكم فيمن سب النبي ﷺ ١٢٩/٤ ، رقم (٤٣٦١) ، والنسائي في تحريم الدم باب الحكم فيمن سب النبي ﷺ ١٢٣/١ ، ١٢٤ ، رقم (٤٠٨١) عن عباد بن موسى الختلي ، عن إسماعيل بن جعفر ، عن إسرائيل ، عن عثمان الشحام ، عن عكرمة ، عن ابن عباس . وإسناده حسن ، رجاله ثقات ، رجال الشيخين ، عدا عثمان الشحام ، فهو « لا بأس به » كما في التقريب ، وهو من رجال مسلم . وقد صححه الشيخ زكريا الأنصاري في الإعلام ص٢٠٢ ، وقال الحافظ في البلوغ ( مطبوع مع شرحه سبل السلام ٣/٧٣٥ ) : « رواته ثقات » ، وقال الشيخ محمد ناصر الدين في الإرواء ٥/ ٩١ : « إسناده صحيح على شرط مسلم » ، وحسنه الأرنؤوط في تعليقه على جامع الأصول ٢٥٨/١ .

الله ﷺ، فقال: السام (۱) عليك. فقال رسول الله ﷺ: « وعليك »، وقال الله ﷺ: « وعليك »، وقال رسول الله ﷺ: « وعليك »، وقال رسول الله ﷺ: « أتدرون ما يقول ؟ قال: السام عليك »، قالوا: يا رسول الله ألا نقتله ؟ قال: « لا ، إذا سلم عليكم أهل الكتاب (۲) فقولوا: وعليكم » رواه البخاري (۳) .

اليهود عن عائشة - رضي الله عنها - قالت : دخـل رهـط مـن اليهود على رسول الله ﷺ فقالوا : « السـام عليك » ، ففهمتها ، فقلت : عليكـم السام واللعنة . فقال رسول الله ﷺ : « مهلاً يا عائشة ، فإن الله يحب الرفق في الأمر كله » ، فقلت : يا رسول الله! أولم تسمع ما قالوا : ؟ فقال رسول الله ﷺ : « فقد قلت : وعليكم » رواه البخاري ومسلم (١٠) .

۱۹ - ورواه مسلم من حديث جابر ، وفيه : فقال ﷺ : « بلى قـد

<sup>(</sup>۱) السام هو الموت . وقيل : الموت العاجل . ينظر الفتح ۱۱/ ٤٢ ، وشــرح الطيبـي . ١٣/٩ .

<sup>(</sup>٢) أهل الكتاب هم اليهود والنصارى .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب في استتابة المرتدين باب إذا عرض الذمسي أو غيره بسب النبي ﷺ ( فتح ١٨/ ٢٨٠ ، رقم ١٩٢٦ ) .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب استتابة المرتدين ، رقم (٦٩٢٧) ، وكتاب الاستئذان ، باب كيف الرد على أهل الذمة بالسلام ؟ ١١/١ ، ٤١ ، وصحيح مسلم كتاب السلام ، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام ١٧٠٦/٤ ، رقم (٢١٦٥) .

سمعت فرددت عليهم ، وإنا نُجاب عليهم (١) ، ولا يجابون علينا »(٢) .

#### الفوائد والعبر:

- ١ أن من سب الله تعالى أو سب نبيه ﷺ استحق القتل .
- ٢ فضل الصحابة رضي الله عنهم وأنهم لا تـ أخذهم في اللـه لومـة
   لائم ، وأنهم كانوا يقدمون ما يرضي الله تعالى على مصالحهم الخاصة .
- ٣ خبث اليهود وبغضهم وعداؤهم للإسلام وأهله ، ومن ذلك تحريفهم للكلام الحسن لينقلب إلى قبيح وإلى سب للمسلمين .
- ٤ أنه يحرم على المسلم أن يتخذ الكفار بطانة يشق بهم ويوليهم أسراره أو أسرار المسلمين ؛ لأنهم أعداء للمسلمين ولا يؤمن من كيدهم لهم .
  - ٥ بيان الصفة المشروعة في رد السلام على الكفار .
    - ٦ استحباب الرفق حتى مع الكفار .

<sup>(</sup>۱) المعنى أن الله يستجيب دعاء المسلمين إذا دعوا على اليهود ، لأن المسلمين على حق ، ودعوا على قوم كفار ، ولا يستجاب لليهود إذا دعوا على المسلمين .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، الموضع السابق ، رقم (٢١٦٦) .

# الدرس الثاني عشر في صدر حديث سلمة الطويل الذي فيه ذكر نصر الله المسلمين على يهود خيبر

• ٢ - عن سلمة بن الأكوع - رضي الله عنه - قال : « قدمنا الحديبية مع رسول الله على ونحن أربع عشرة مائة ، وعليها خمسون شاة لا ترويها(۱) ، قال : فقعد رسول الله على جبا الركية(١) فإما دعا وإما بصق فيها ، قال : فجاشت(١) فسقينا واستقينا ، قال : ثم إن رسول الله على دعا [ نا ] للبيعة في أصل الشجرة(١) ، قال : فبايعته أول الناس ثم بايع وبايع ، حتى إذا كان في وسط من الناس ، قال : بايع يا سلمة، قال : قلت: قد بايعتك يا رسول الله في أول الناس قال : وأيضًا ، قال : ورآني رسول الله على عزلاً - يعني ليس معه سلاح - فأعطاني رسول الله على حجفة - أو درقة(٥) - ثم بايع ، حتى إذا كان في آخر الناس قال : ألا تبايعني يا سلمة ؟ درقة(٥) - ثم بايع ، حتى إذا كان في آخر الناس قال : ألا تبايعني يا سلمة ؟ قال : قل بايعتك يا رسول الله في أول الناس ، وفي أوسط الناس ،

<sup>(</sup>١) أي أن ماء هذه البئر قليل لا يكفي لخمسين شاة ، فكيف يكفي لألف وأربعمائة رجل ؟

<sup>(</sup>٢) الركية : البئر ، وجباها : التراب الذي أخرج منها وجُعل حولها .

<sup>(</sup>٣) أي ارتفعت وفاضت.

<sup>(</sup>٤) أي طلب منهم أن يبايعوه على قتال قريش ، وأن لا يضروا ، وكان يبايعهم تحت شجرة بالحديبية .

<sup>(</sup>٥) الحجفة والدرقة شبيهتان بالترس الذي يتوقى به المحارب من السلاح .

قال: وأيضًا، قال: فبايعته الثالثة، ثم قال لي: [يا] سلمة، أين حَجفَتُك - أو دَرقَتك - التي أعطيتك؟ قال: يا رسول الله، لقيني عمي عامر عزلاً فأعطيته إياها، قال ( فضحك ) رسول الله على وقال: إنك كالذي قال الأول: اللهم أبغني (١) حبيبًا هو أحب إليً من نفسي. ثم إن المشركين راسلونا الصلح حتى مشى بعضنا في بعض واصطلحنا (١).

قال: وكنت تبيعًا لطلحة بن عبيدالله (۱۳) اسقي فرسه واحسه (۱۰) واخدمه ، وآكل من طعامه ، وتركت أهلي ومالي مهاجرًا إلى الله وإلى رسوله ﷺ ، فلما اصطلحنا نحن وأهل مكة واختلط بعضنا ببعض ، أتيت شجرة فكسحت شوكها (۱۰) فاضطجعت في أصلها ، فأتاني أربعة من المشركين من أهل مكة فجعلوا يقعون في رسول الله ﷺ فأبغضتهم ، فتحولت إلى شجرة أخرى وعلقوا سلاحهم واضطجعوا ، فبينما هم كذلك إذ نادى مناد من أسفل الوادي : يا للماجرين ، قُتل ابن زُنيم (۱۷) ، قال : فاخترطت سيفي ، ثم شددت على أوك الأربعة وهم رُقود ، فأخذت

<sup>(</sup>١) أي أوجدني وأعطني .

<sup>(</sup>٢) أي أن المشركين اتفقوا مع المسلمين وصالحوهم .

<sup>(</sup>٣) تبيعًا : أي خادمًا له أتبعه .

<sup>(</sup>٤) أي أحك ظهر الفرس بالمحسة لإزالة الغبار .

<sup>(</sup>٥) أي أزلت ما تحتها من الشوك.

<sup>(</sup>٦) أي يسبون النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٧) ابن زنيم: رجل من المسلمين قتله أحد المشركين فصاح بعض المسلمين الذين حوله بالمسلمين.

سلاحهم فجعلته ضغثًا في يدي (۱) ، قال : ثم قلت : والذي كرَّم وجه محمد ﷺ لا يرفع أحد منكم رأسه إلا ضربت الذي فيه عيناه (۱) ، قال : ثم جئت بهم أسوقهم إلى رسول الله ﷺ ، قال : وجاء عمي عامر برجل من العبَلات يقال له مِكْرِز ، يقوده إلى رسول الله ﷺ على فرس مجفف في سبعين من المشركين (۱) ، فنظر إليهم رسول الله ﷺ فقال : دعوهم يكن لهم بدء الفجور وثناه (۱) ، فعفا عنهم رسول الله ﷺ وأنزل الله عز وجل

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ عَنهُم بِبَطْنِ مَكَّةَ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ \* وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ﴾ [الفتح: ٢٤] .

قال: ثم خرجنا راجعين إلى المدينة ، فنزلنا منزلاً بيننا وبين بني لحيان جبل ، وهم المشركون ، فاستغفر رسول الله ﷺ لمن رقى هذا الجبل الليلة ، كأنه طليعة للنبي ﷺ وأصحابه (٢٠) ، قال سلمة : فرقيت تلك

<sup>(</sup>١) أي جعلته حزمة في يدي .

<sup>(</sup>٢) يعني رأسه .

<sup>(</sup>٣) العبلات بطن من قريش ، والفرس المجفف هو الذي عليه تجفاف ، وهو ثوب يُلبسه الفرس ليقيه من السلاح ، والمعنى أن عامر بن الأكوع جاء بمكرز وسبعين من المشركين معه يقودهم .

<sup>(</sup>٤) أي اتركوا المشركين ليكونوا هم أول من قام بالفجور – وهو الغدر – وليكونوا أيضًا هم الذين يغدرون مرة ثانية ، فيكون لهم أول الغدر وآخره .

<sup>(</sup>٥) أي كف أيدي المشركين عنكم فلم يقتلوكم ، وكف أيديكم عنهم فلـــم تقتلوهــم ، بل عفوتم عنهم ببطن مكة ، وهو الحديبية . تفسير الجلالين ص١٥، ٥، ٥، ٥ .

<sup>(</sup>٦) أي أن النبي 幾 دعا بالمغفرة لمن رقى هذا الجبل حارساً للمسلمين لشلا يهجم عليهم المشركون من بنى لحيان .

الليلة مرتين أو ثلاثًا ، ثم قدمنا المدينة فبعث رسول الله على بظهره (۱) مع رباح - غلام رسول الله على - وإنا معه ، وخرجت معه بفرس لطلحة أندبه (۲) مع الظهر ، فلما أصبحنا إذا عبدالرحمن الفزاري (۱) قد أغار على ظهر رسول الله على المناقة أجمع وقتل راعيه ، فقلت : يا رباح ، خذ هذا الفرس فأبلغه طلحة بن عبيدالله ، وأخبر رسول الله على أن المشركين قد أغاروا على سرحه (۱) ، ثم قمت على أكمة (۱) فاستقبلت المدينة ، فناديت ثلاثًا : يا صباحاه (۱) ، ثم خرجت في آثار القوم أرميهم بالنبل وأرتجز ، أقول : يا صباحاه (۱) ، ثم خرجت في آثار القوم أرميهم بالنبل وأرتجز ، أقول : فالحق رجلاً منهم ، فأصلك سهمًا في رحله حتى خلص نصل السهم فألحى كتفه (۸) ، قال : قلت : خذها .

<sup>(</sup>١) الظهر : الإبل تعد للركوب وحمل الأثقال .

<sup>(</sup>٢) أي أسقيه من الماء ، وأرسله إلى المرعى .

<sup>(</sup>٣) وهو زعيم المشركين الذين أغاروا على الظهر .

<sup>(</sup>٤) السرح: المواشي التي ترعى.

<sup>(</sup>٥) الأكمة: الرابية المرتفعة.

<sup>(</sup>٦) يوم الصباح : يوم الغارة ، وكانوا إذا دهمهم أمر صاحوا : « يـا صباحـاه » يعلمـون قومهم بما دهمهم ليبادروا بنجدتهم .

<sup>(</sup>٧) أي يوم هلاك اللثام . والرضع : جمع راضع ، أراد بهم الذين يرضعون الإبل ولا يحلبونها خوفًا من أن يسمع حلبهم أحد فيأتي إليهم يطلب منهم هذا اللبس الذي حلبوه .

<sup>(</sup>٨) أي رميته بسهم فوقع خلفه في أعلى مؤخرة الرحل الذي يركب عليه ثم ضرب في كتفه .

انسا ابسن الأكسوع واليسوم يسوم يسوم الرضسع قال: فوالله مازلت أرميهم وأعقر بهم (۱) ، فإذا رجع إلي فارس أتيت شجرة فجلست في أصلها ، ثم رميته فعقرت به حتى إذا تضايق الجبل (۲) فدخلوا في تضايقه علوت الجبل ، فجعلت أرميهم بالحجارة ، فمازلت كذلك أتبعهم حتى ما خلق الله من بعير من ظهر رسول الله هي إلا خلفته وراء ظهري (۱) ، وخلوا بيني وبينه (۱) ، ثم اتبعتهم أرميهم حتى ألقوا أكثر من ثلاثين بردة (۵) وثلاثين رمحًا ، يَستخفُون (۱) ولا يطرحون شيئًا إلا جعلت عليه آرامًا من الحجارة (۷) يعرفها رسول الله هي وأصحابه (۸) حتى أتوا متضايقًا من ثنية ، فإذا هم قد أتاهم فلان بن بدر الفزاري (۱) فجلسوا يتضحون – يعني يتغدون – وجلست على رأس قرن (۱۱) ، قال الفزاري (۱۱) :

<sup>(</sup>١) أي أقتل ما يركبون من الخيل.

<sup>(</sup>٢) أي ضاق الطريق الذي يمشون فيه بين الجبال.

<sup>(</sup>٣) يريد أنه جعلها وراءه ، وحال بين المشركين وبينها .

<sup>(</sup>٤) أي تركوها لي .

<sup>(</sup>٥) البردة : نوع من الثياب .

<sup>(</sup>٦) أي ألقوا هذه الأشياء لئلا تثقل عليهم حال هربهم .

<sup>(</sup>٧) الأرام جمه أرم ، وهو العلم ، وهي حجارة تجمع وتنصب في المفازة يهتدى بها .

<sup>(</sup>٨) أي ليعرف النبي ﷺ وأصحابه مكان وجود هذه الأشياء.

<sup>(</sup>٩) يعني : قدم وأتى إلى هؤلاء المشركين رجل مشرك لا يعرف سلمة اسمه وإنما يعرف اسم أبيه .

<sup>(</sup>١٠) القرن : جبل صغير منفصل عن الجبل الكبير منقطع عنه .

<sup>(</sup>١١) أي قال هذا المشرك الذي جاء إلى عبدالرحمن الفزاري ومن معه .

ما هذا الذي أرى ؟ قالوا : لقينا من هذا البرح (۱) ، والله ما فارقنا منذ غلس (۲) يرمينا حتى انتزع كل شيء من أيدينا ، قال : فليقم إليه نفر منكم أربعة ، قال : فليعد إلي منهم أربعة في الجبل ، فلما أمكنوني من الكلام (۲) ، قلت : هل تعرفوني ؟ قالوا لا ، ومَن أنت ؟ قال : قلت : أنا سلمة بن الأكوع ، والذي كرم وجه محمد ﷺ لا أطلب رجلاً منكم إلا أدركته ، ولا يطلبني رجل منكم فيدركني ، قال أحدهم : أنا أظن (١) ، قال : فرجعوا ... » الحديث رواه مسلم (٥) .

وستأتي فوائد هذا الحديث بعد درسين عند تمام هذا الحديث - إن شاء الله تعالى .

(١) أي الشدة.

<sup>(</sup>٢) الغلس: ظلمة آخر الليل.

<sup>(</sup>٣) أي قربوا مني بحيث يسمعون صوتي .

<sup>(</sup>٤) أي : أنا أظن أنك تفعل ذلك ، فإن طردت أحدًا لحقته ، وإن طردك أحد لم يلحق بك . قال ذلك لما رأى من فعله من أول اليوم .

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم : الجهاد (١٨٠٦) .

### الدرس الثالث عشر في ذكر مقطع آخر من حديث سلمة الطويل - وهو وسط الحديث -

عن سلمة بن الأكوع - رضي الله عنه - في حديثه الطويل قال: فما برحت مكاني حتى رأيت فوارس رسول الله في يتخللون الشجر (۱۱) ، قال: فإذا أولهم الأخرم الأسدي ، وعلى إثره أبو قتادة الأنصاري ، وعلى إثره المقداد بن الأسود الكندي ، قال: فأخذت بعنان الأخرم (۱۲) ، قال: فولوا مدبرين ، قلت: يا أخرم احذرهم لا يقتطعوك (۱۳) حتى يلحق رسول الله وأصحابه ، قال: يا سلمة إن كنت تؤمن بالله واليوم الأخر ، وتعلم أن الجنة حق والنارحق ، فلا تحل بيني وبين الشهادة ، قال: فخليته ، فالتقى هو وعبدالرحمن فرسه ، وطعنه عبدالرحمن فقتله وتحول على فرسه (۱۵) ، ولحق أبو قتادة - فارس رسول الله ﷺ - فقتله وتحول على فرسه ، فوالذي كرم وجه محمد المن لتبعتهم أعدو على بعبدالرحمن فطعنه اعدو على

(١) أي لم أزل واقفًا في مكاني حتى رأيت فرسان الصحابة يدخلون في خلال الشــجر - أي بينه - مقبلين .

<sup>(</sup>٢) أي بعنان فرسه .

<sup>(</sup>٣) الاقتطاع : أخذ الشميء والانفراد به . أراد : لا يرونـك منفـردًا فيطمعـوا فيـك ، فيقتلوك .

<sup>(</sup>٤) أي التقى الأخرم الأسدي مع عبدالرحمن الفزاري زعيم المشركين كل منهما على فرس .

<sup>(</sup>٥) أي أن الأخرم عقر فرس الفزاريُّ ، ثم طعن الفزاريُّ الأخرمُ ، فقتل الأخرم .

رجلي<sup>(۱)</sup>، حتى ما أرى ورائي من أصحاب محمد ولا غبارهم شيئًا، حتى يعدلوا<sup>(۲)</sup> قبل غروب الشمس إلى شعب فيه ماء يقال له ( ذو قرد ) ، ليشربوا منه وهم عطاش . قال : فنظروا إليَّ أعدو وراءهم ، فحليتهم عنه - يعني أجليتهم عنه - فما ذاقوا منه قطرة ، قال : ويخرجون فيشتدون في ثنية <sup>(۱)</sup> ، قال : فأعدو فالحق رجلاً منهم فأصكه بسهم في نغض كتفه <sup>(1)</sup> ، قال : خذها

وأنـــا ابــن الاكــوع واليــوم يــوم الرضــع قال : يا ثكلته أمه (٥) ، أكوعه بكرة (٢) ؟ قلت : « نعم يـا عـدو نفسه ، أكوعك بكرة » ، وأردوا فرسين على ثنية (٧) ، فجئت بهما أسوقهما إلى رسول الله ﷺ ، ولحقنى عامر بسطيحة فيها مذقة من لبن (٨) ، وسطيحة فيها

<sup>(</sup>۱) أي أن سلمة - رضي الله عنه - لحق بالمشركين أيضًا بعد قتل زعيمهم عبدالرحمن الفزارى .

<sup>(</sup>٢) أي أن المشركين عدلوا عن طريقهم إلى شعب فيه ماء .

<sup>(</sup>٣) أي صعدوا الثنية التي في الجبل ، والثنية الطريق العالي في الجبل ، وقيل : أعلى المسيل في رأسه .

<sup>(</sup>٤) أي ضربته في نغض كتفه ، ونغض الكتف : عظم رقيق في طرف الكتف .

<sup>(</sup>٥) أي نقدته أمه ، يدعو على نفسه .

<sup>(</sup>٦) أي : أنت الأكوع الذي قد تبعنا من بكرة هذا النهار .

<sup>(</sup>٧) أي أنهم من خوفهم تركوا من خيلهم فرسين قد تعبتا ، ولم يقفوا عندهما خوفًا من أن يلحق بهم سلمة بن الأكوع .

<sup>(</sup>٨) السطيحة : إناء من جلد ، والمذقة بفتح الميم : قليل اللبن .

ماء، فتوضأت وشربت، ثم أتيت رسول الله ﷺ وهو على الماء الذي حليتهم عنه، فإذا رسول الله ﷺ قد أخذ تلك الإبل، وكل شيء استنقذته من المشركين، وكل رمح وبردة، وإذا بلال قد نحر ناقة من الإبل التي استنقذت من القوم، وإذا هو يشوي لرسول الله ﷺ من كبدها وسنامها. قال : قلت يا رسول ﷺ خلني فأنتخبُ من القوم مائة رجل فأتبعُ القوم فلا يبقى منهم مخبر إلا قتلته (۱۱)، قال : فضحك رسول الله ﷺ حتى بدت نواجده (۲) في ضوء النار، فقال : يا سلمة، أتراك كنت فاعلاً ؟ قلت : نعم والذي أكرمك، قال : إنهم الآن ليقرون في أرض غطفان (۱۳)، قال : فجاء والذي أكرمك، قال : نحر لهم فلان جزورًا، فلما كشفوا جلدها رأوا عبارًا فقالوا : أتاكم القوم، فخرجوا هاربين (۱۱)، فلما أصبحنا قال رسول غلاً ﷺ : كان خير فرساننا اليوم أبو قتادة، وخير رجالتنا سلمة (۱۰)، قال :

<sup>(</sup>١) أي دعني أختار وأنتقى مائة من الصحابة الذين قدموا معك ، فأتبع بهم المشركين فنقتلهم جميعًا حتى لا يبقى منهم أحد .

<sup>(</sup>٢) النواجذ : الأنياب ، وقيل : الأضراس .

<sup>(</sup>٣) أي هؤلاء المشركين الذين هربوا الآن يُضيُّفون عند قبيلة غطفان .

<sup>(</sup>٤) المعنى أن هذا الرجل الذي قدم - وهو من قبيلة غطفان - أخبر أن القوم الذين طردهم سلمة - وهم من فزارة - قد نحر لهم رجل جزورًا - أي بعيرًا - فلما سلخوه رأوا غبارًا فظنوه سرية من سرايا المسلمين قدمت إليهم ، فهربوا وتركوا جزورهم مع أنه لم يقدم عليهم أحد ، وفيما أخبر به الرجل تصديق لما أخبر به النبى على من أنهم يقرون في أرض غطفان .

<sup>(</sup>٥) أي خير الذين يحاربون راكبين أبو قتادة ، وخصه بذلك لقتله زعيم المشركين ، قال : وخير الذين يقاتلون مشاة على أرجلهم سلمة بن الأكوع .

ثم أعطاني رسول الله على سهمين: سهم الفارس وسهم الراجل (۱) ، فجمعهما لي جميعًا ، ثم أردفني رسول الله على وراءه على العضباء راجعين إلى المدينة ، قال: فبينما نحن نسير قال: وكان رجل من الأنصار لا يسبق شدًا (۱) ، قال: فجعل يقول: ألا مسابق إلى المدينة ؟ هل من مسابق ؟ فجعل يعيد ذلك ، قال: فلما سمعت كلامه قلت: أما تكرم كريمًا ، ولا تهاب شريفًا ؟ قال: لا ، إلا أن يكون رسول الله هي ، قال: قلت: يا رسول الله ، بأبي وأمي ، ذرني فلأسابق الرجل ، قال: إن شئت. قال: فلت: اذهب إليك (۱) ، قال: وثنيت رجلي ، فطفرت (۱) فعدوت ، قال: فربطت عليه شرفًا أو شرفين (۱) ، أستبقي نفسي (۱) ، ثم عدوت في إثره ، فربطت عليه شرفًا أو شرفين ، ثم إني رفعت (۱) حتى الحقه: فأصكه بين فربطت عليه شرفًا أو شرفين ، ثم إني رفعت (۱) حتى الحقه: فأصكه بين فربطت عليه شرفًا أو شرفين ، ثم إني رفعت (۱) حتى الحقه: فأصكه بين

قد سبقت والله ، قال : أنا أظن (٨) ، قال : فسبقته إلى المدينة ، قال :

<sup>(</sup>١) أي لما قسم الغنيمة أعطى سلمة بن الأكوع سهمى - أي نصيبي - فارس وراجل .

<sup>(</sup>٢) أي عدوًا على الأرجل.

<sup>(</sup>٣) أي أبدأ في المسابقة.

<sup>(</sup>٤) أي وثبت وقفزت .

<sup>(</sup>٥) أي أمسكت نفسي عن الجري الشديد شرفًا أو شرفين ، والشرف : الشوط والقدر المعلوم من المسافة .

<sup>(</sup>٦) أي لئلا أتعب وأنقطع من أول الأمر بسبب شدة الجري .

<sup>(</sup>٧) المعنى : أنه أخيرًا أسرع في الجري .

<sup>(</sup>٨) أي أنني أظنك ستسبقني .

فوالله ما لبثنا إلا ثلاث ليال حتى خرجنا إلى خيبر مع رسول الله ﷺ قــال : فجعل عمى عامر (١) يرتجز (٢) بالقوم :

تالله لولا الله ما اهتدينا ولا تصدقنا ولا صلينا ونحن عن فضلك ما استغنينا فثبت الأقدام إن لا قينا وأنزلن سكينة علينا

فقال رسول الله ﷺ: مَن هذا ؟ قال : أنا عامر ، قال : غفر لك ربك ، قال : وما استغفر رسول الله ﷺ لإنسان يخصه إلا استشهد (1) ، قال : فنادى عمر بن الخطاب وهو على جمل له : يا نبي الله ، لولا ما متعتنا بعامر (٥) ؟ ... » الحديث رواه مسلم (١) ...

وستأتي الفوائد والعبر المستفادة من هذا الحديث في الـدرس الآتـي بعد تمام الحديث - إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>١) هو عمه من النسب ، ولعله كان أخاه من الرضاعة ، فلعله من أجل ذلك قال كما في بعض الروايات : « أخى » .

<sup>(</sup>٢) أي يرتجز وهو يسوق الإبل ، فهو يسوق الإبل بحداثه .

<sup>(</sup>٣) أي ثبت أقدامنا في جهاد الأعداء إذا لقيناهم ، فلا نفر .

<sup>(</sup>٤) وهذا من معجزاته ﷺ ، لأنه الله يطلعه على ذلك فيخبر به قبل أن يقع .

<sup>(</sup>٥) أي هلا جعلتنا نتقع بحداء عامر .

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم : الجهاد (١٨٠٦) .

# الدرس الرابع عشر في تتمة حديث سلمة الطويل في ذكر فتح خيبر

عن سلمة بن الأكوع - رضي الله عنه - في حديثه الطويل قال: فلما قدمنا خيبر، قال: خرج ملكهم مرحب يخطر (١) بسيفه، يقول: قد علمت خيبر أنبي مرحب شاكي السلاح (٢) بطل مجرب (٣)

إذا الحروب أقبلت تلهب

قال : وبرز له عمي عامر ، فقال :

قد علمت خيبر أني عسامر شاكي السلاح بطل مغامر (١) قال: فاختلفا ضربتين فوقع سيف مرحب في ترس عامر (٥) ، وذهب عامر يسفل له (١) ، فرجع سيفه على نفسه فقطع أكحله (٧) ، وكانت فيها

(١) أي يهز سيفه معجبًا بنفسه ، متعرضًا للمبارزة .

<sup>(</sup>٢) أي ذو شدة وشوكة وحدة في سلاحه .

<sup>(</sup>٣) أي مجرب بالشجاعة ، وقهر الفرسان .

<sup>(</sup>٤) المغامر: الذي يقتحم المهالك.

<sup>(</sup>٥) أي أن سيف مرحب لما ضرب به وقع في ترس عامر - والترس: آلة مصنوعة من الجلد أو غيره يحملها الجند لاتقاء ضربات سيوف ورماح الأعداء.

<sup>(</sup>٦) المعنى أن عامرًا ذهب يضربه من أسفله ، أي يضرب أسفل مرحب ، وأسافل الرجل من وسطه إلى قدمه .

<sup>(</sup>٧) أي رجع سيف عامر عليه فقطع العرق الأكحل منه ، والأكحل عرق في وسط الذراع .

نفسه (۱) ، قال سلمة : وخرجت ، فإذا نفر من أصحاب رسول الله ﷺ وأنا يقولون : بَطَل عمل عامر قتل نفسه ، قال : فأتيت رسول الله ﷺ وأنا أبكي - فقلت : يا رسول الله ، بَطَل عمل عامر ؟ قال رسول الله ﷺ : مَن قال ذلك ؟ قال : قلت : ناس من أصحابك ، قال : كُذَب مَن قال ذلك ، بل له أجره مرتين . ثم أرسلني إلى علي - وهو أرمد - فقال : لأعطين الراية رجلاً يحب الله ورسوله ، ويحبه الله ورسوله ، قال : فأتيت عَليًا فجئت به رجلاً يحب الله وضرح مرحب فقال :

قد علمت خيبر أني مرحب شاكي السلاح بطل مجرب إذا الحروب أقبلت تلهب

فقال علي رضي الله عنه :

أنا الذي سمتني أمي حيدرة (٢) كليث غابات كريه المنظرة أنا الذي سمتني أمي حيدرة (٢)

قال: فضرب رأس مرحب فقتله ، ثم كان الفتح على يديه .

<sup>(</sup>١) المعنى أن عامرًا توفى بسبب ضربه لنفسه بالسيف .

<sup>(</sup>٢) حيدرة : اسم للأسد . قيل : إن أم علي أسمته « أسدًا » ثم غيره أبوه إلى « علي » .

<sup>(</sup>٣) السندرة : مكيال واسع . والمعنى : أقتل الأعداء قتلاً واسعًا ذريعًا ، وقيل : السندرة : العجلة ، أي أقتلهم عاجلاً .

ينظر في شـرح الألفـاظ والعبـارات السـابقة : شـرح مـــلم للنـووي ١٧٤ / ١٧٤ - ١٨٤، جامع الأصول ٨/ ٣١٨ - ٣٢٤، شرح الأبي وشــرح السنوسـي ٥/ ١٤٧، بلوغ الأمانى ٢١/ ١٠٩ - ١١٩ .

رواه مسلم<sup>(۱)</sup> .

#### الفوائد والعبر:

- ١ جواز الصلح مع المشركين .
- ٢ حسن خلقه ﷺ ومداعبته لأصحابه رضي الله عنهم .
- ٣ أن العفو والصفح خلق ينبغي للمسلم أن يتصف به .
- ٤ أن الغدر بالعهود من أعمال الكفار التي حرمها الإسلام .
  - مواز المسابقة على الأرجل .
- ٦ ظهر في هذا الحديث معجزة لنبينا محمد ﷺ ، وهي إخباره بقرب
   وفاة عامر بن الأكوع رضى الله عنه فوقع ما أخبر به ﷺ .
- ٧ كما ظهر في هذا الحديث معجزة أخرى لنبينا محمد 幾، وهي ما حصل من شفاء الله تعالى لعلي رضي الله عنه من الرمد بمجرد بصقه 變 في عينيه .
- ٨ من فضائل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه أنه
   يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله .
- ٩ شجاعة الصحابة رضي الله عنهم وظهر هذا واضحاً في أخبار على وعامر وسلمة وغيرهم المذكورة في هذا الحديث .
- ١٠ قوة إيمان خريم الأسدي ، ولهذا حرص على الشهادة في سبيل الله .

(۱) صحيح مسلم ، كتاب الجهاد ، باب غزوة ذي قرد وغيرها ٣/ ١٤٣٣ -- ١٤٤١ ، حديث (١٨٠٦) . ١١ - جواز الارتجاز ، وهو إنشاد الشعر، وذلك في حال حداء الإبل،
 وفي حال السفر ونحو ذلك<sup>(١)</sup> .

١٢ - جواز استماع الرجز .

١٣ - جواز المبارزة في الحرب.

١٤ - جواز مدح النفس في حال الحرب والمبارزة بالشعر أو غيره .

١٥ - أنه لا حرج على المسلم إذا قتل نفسه خطأ .

<sup>(</sup>١) في هذه المسألة تفصيل ذكرته في الرسالة الثانية من هذه المجموعه عند ذكر الفوائد والعبر المستفادة من قصة إسلام الأشعريين .

# الدرس الخامس عشر فيما حصل للنبي ﷺ من المعجزات في حربه مع يهود خيبر

ساق سلمة ، فقلت : يا أبا مسلم! ما هذه الله - قال : رأيت أثر ضربة في ساق سلمة ، فقلت : يا أبا مسلم! ما هذه الضربة ؟ فقال : هذه ضربة أصابتها يوم خيبر ، فقال الناس : أصيب سلمة . فأتيت النبي على الناس : أصيب سلمة . فأتيت النبي على الناس : فيه ثلاث نفثات ، فما اشتكيت حتى الساعة . رواه البخاري (١) .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ، كتاب المغازي (٤٢٠٦) .

<sup>(</sup>٢) أي يخوضون ، ويتحدثون فيمن يدفعها النبي ﷺ إليه . النهاية ٢/ ١٤٠ .

<sup>(</sup>٣) أي سر على هينتك ، والمراد سر على غير عجلة . ينظر الفتح ٧/ ٤٧٨

<sup>(</sup>٤) أي من الإبل الحمر ، وهي من الإبل المحمودة التي تتفاخر العرب بها . المرجع السابق .

رواه البخاري ومسلم(١).

#### الفوائد والعبر :

ا - ظهر في حديث سلمه بن الأكوع معجزة لنبينا محمد ﷺ ، فقد شفى الله تعالى رجل سلمة بمجرد نفثه ﷺ عليها ، ولم يشتكها - رضي الله عنه - بعد ذلك .

Y - ظهر أيضاً في حديث سهل بن سعد معجزة له ﷺ ، وذلك بإخباره ﷺ أنه سيعطي هذه الراية رجلاً سيفتح الله على يديه ، فوقع ما أخبر بــه ﷺ.

٣ - كما ظهر في هذا الحديث - حديث سهل - معجزة أخرى ، وذلك بشفاء الله تعالى لعيني علي - رضي الله عنه - بمجرد بصق النبي على الله عنه - بمجرد بصق النبي ودعائه له ، حتى كأنه لم يكن بهما وجع قبل ذلك .

٤ - حرص الصحابة على الخير، ولهذا حرص كل واحد منهم رجاء أن يكون هو صاحب هذه الخصال العظيمة التي هي حب الله ورسوله، ومحبة الله ورسوله له، وفتح الله للمسلمين على يديه، وقد روى مسلم عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - أنه قال: «ما أحببت الإمارة إلا يومئذ، قال: فتساورت لها رجاء أن أدعى لها (٢).

٥ - فضل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب - رضي الله عنه - .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، كتاب المغازي (۲۲۱۰) ، وصحيح مسلم ، كتاب الفضائل (۲٤٠٦) .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: فضائل الصحابة (٢٤٠٥).

٦ - وجوب دعوة الكفار قبل محاربتهم .

٧- فضل الدعوة إلى الله تعالى وأن من هدى الله تعالى على يديه رجلاً واحداً خير له من أنفس الأموال ، فهو يُرجى أن يكون له مشل أجور هذا الرجل الذي أسلم على يديه منذ أن أسلم إلى أن يموت ، فقد ثبت عن النبي على أنه قال : « من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء ، ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده ، من غير أن ينقص من أوزارهم شيء » رواه مسلم (١) .

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: الزكاة (١٠١٧).

## الدرس السادس عشر في أموال يهود خيبر

۲۳ - عن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال : « ما شبعنا حتى فتحنا خيبر » رواه البخاري (١) .

٢٤ - وعن عائشة - رضي الله عنها - قالت : « لما فتحت خيبر قلنـا :
 الآن نشبع من التمر » رواه البخاري (٢) .

٢٥ - وعن أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه - قال : بلغنا مَخرج رسول الله ﷺ ونحن باليمن ، فخرجنا مهاجرين إليه أنا وأخوان لي ، أنا أصغرهما ، أحدهما أبو بُردة والآخر أبو رُهم - إما قال بضعًا وإما قال ثلاثة وخمسين أو اثنين وخمسين رجلاً من قومي - قال : فركبنا سفينة فألقتنا سفينتنا إلى النجاشي بالحبشة (٢) ، فوافقنا جعفر بن أبي طالب وأصحابه عنده ، فقال جعفر : إن رسول الله ﷺ بعثنا ههنا وأمرنا بالإقامة ، فأقيموا معنا ، فأقمنا معه حتى قدمنا جميعًا . قال فوافقنا رسول الله ﷺ حين افتتح خيبر ، فأسهم لنا ، أو قال : أعطانا منها(٤) ، وما قسم لأحد غاب عن فتح خيبر منها شيئًا إلا لمن شهد معه ، إلا أصحاب سفيتنا مع جعفر

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ، كتاب المغازي (٤٢٤٣) .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، كتاب المغازي (٤٢٤٢) .

 <sup>(</sup>٣) فهم خرجوا يريدون الهجرة إلى المدينة فدفعت الربح سفينتهم نحو الحبشة حتى
 وصلوا إليها ، فنزلوا بها . ينظر الاستبعاب ٣/ ٣٦٤ .

<sup>(</sup>٤) أي أعطاهم النبي ﷺ مما غنمه المسلمون من يهود خيبر .

وأصحابه، قسم لهم معهم . قال فكان ناس من الناس يقولون لنا - يعني لأهل السفينة - نحن سبقناكم بالهجرة .

قال: فلدخلت اسماء بنت عميس، وهي ممن قدم معنا (۱) ، على حفصة زوج النبي ﷺ زائرة ، وقد كانت هاجرت إلى النجاشي فيمن هاجر إليه ، فلدخل عمر على حفصة واسماء عندها ، فقال عمر حين رأى اسماء : من هذه ؟ قالت : اسماء بنت عُميس ، قال عمر : الحبشية هذه ؟ البحرية هذه ؟ (۱) فقالت اسماء : نعم ، فقال عمر : سبقناكم بالهجرة فنحن أحق برسول الله ﷺ منكم . فغضبت وقالت كلمة : كذبت (۱) يا عمر! كلا ، والله! كنتم مع رسول الله ﷺ يُطعم جائعكم ويعظ جاهلكم ، وكنا في دار ، وولله! كنتم مع رسول الله ﷺ يُطعم جائعكم ويعظ جاهلكم ، وكنا في دار ، أو في أرض ، البُعداء البُغضاء (١) في الحبشة ، وذلك في الله وفي رسوله (۱) وأيم الله ﷺ ، ونحن كنا نُؤذى ونخاف ، وساذكر ذلك لرسول الله ﷺ المسول الله ﷺ واسأله ، والله! لا أكذب ولا أزيغ ولا أزيد على ذلك . قال : فلما جاء

<sup>(</sup>١) وكانت زوجة جعفر بن أبى طالب - رضى الله عنه - .

<sup>(</sup>٢) أي التي جاءت من البحر ، وذلك لأن من يأتي من الحبشة يــ أتي مـع البحـر علـى السفن .

<sup>(</sup>٣) أي أخطأت . شرح النووي لمسلم ١٦/ ٦٥ .

<sup>(</sup>٤) البُعداء: جمع بعيد. والبغضاء جمع بغيض. والمراد البعداء في النسب، البغضاء في الدين، لأنهم كفار إلا النجاشي. المرجع السابق والفتح ٧/ ٤٨٦.

<sup>(</sup>٥) أي من أجلهما . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٦) « أيم الله » لفظ من ألفاظ القسم . النهاية ١/ ٨٦ .

النبي ﷺ قالت: يا نبي الله! إن عمر قال كذا وكذا ، فقال رسول الله ﷺ: « ليس باحق بي منكم ، وله ولأصحاب هجرة واحدة ، ولكم أنتم أهل السفينة هجرتان » .

قالت: فلقد رأيت أبا موسى وأصحاب السفينة يأتوني أرسالاً(۱) يسألوني عن هذا الحديث، ما من الدنيا شيء هم به أفسرح ولا أعظم في أنفسهم مما قال لهم رسول الله ﷺ. رواه البخاري ومسلم (۱).

### الفوائد والعبر :

١ - بيان ما كان فيه الصحابة - رضي الله عنهم - قبل فتح خيبر من
 قلة ذات اليد وشظف العيش ، ومع ذلك لم يمنعهم أو يضعفهم ذلك عن
 الجهاد في سبيل الله ، وذلك لقوة إيمانهم وحرصهم على الخير .

- ٢ بيان ما أنعم الله به على الصحابة من أموال يهود خيبر .
  - ٣ بيان فضل الهجرة إلى الله تعالى ورسوله ﷺ .
- ٤ أن من هاجر الهجرتين الهجرة إلى الحبشة ثم إلى المدينة النبوية .
   النبوية أفضل ممن لم يهاجر إلا إلى المدينة النبوية .
- ٥ حرص الصحابة على الخير ، وفرحهم به أكثر من فرحهم بـ أمور الدنيا ومتاعها .

<sup>(</sup>۱) أي يجيئون إليها أفواجًا بعد أفواج ، وأناسًا بعد أنـــاس . شــرح النــووي ١٦/ ٦٥ ، ٦٦ ، الفتح ٧/ ٤٨٧ .

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣١٣٦) ، ومسلم : (٢٥٠٢ ، ٢٥٠٣) .

## الدرس السابع عشر في خبر من غل من ما غنمه المسلمون من يهود خيبر

الخطاب ، قال : لما كان يوم خيبر ، أقبل نفر من صحابة النبي عمر بن الخطاب ، قال : لما كان يوم خيبر ، أقبل نفر من صحابة النبي على فقالوا : « فلان شهيد ، فلان شهيد ، فلان شهيد » ، حتى مروا على رجل ، فقالوا : « فلان شهيد» ، فقال رسول الله على : « كلا إني رأيته في النار في بردة غلها (۱) ، أو عباءة » ، ثم قال رسول الله على : « يا ابن الخطاب اذهب فناد في الناس : ألا إنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون » ، قال : فخرجت فناديت في الناس : ألا إنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون » رواه مسلم (۱) .

ولم عنه - وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال : افتتحنا خيبر $^{(7)}$  ولم نغنم ذهبًا ولا فضة ، إنما غنمنا البقر والإبل والمتاع $^{(1)}$  والحوائط $^{(0)}$  ، ثم

<sup>(</sup>۱) البُردة : الشملة ، وهي كساء مُخطط . والغلول : الخيانة في الغنيمة ، والمعنى : أنه أدخل النار بسبب هذه البردة التي سرقها من المغانم قبل أن تقسم . ينظر شرح مسلم للنووي ١٢٨/٢ . ويدخل في الغلول كل من يأخذ من بيت مال المسلمين مالاً بغير حق .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، كتاب الإيمان ، باب غلظ تحريم الغلول (١١٤) .

<sup>(</sup>٣) أي افتتحها المسلمون . ينظر الفتح ٧/ ٤٨٨ .

<sup>(</sup>٤) المتاع في الأصل : كل ما يستمتع به من عروض الدنيا . ولعل المراد هنا : أمتعة البيت التي تستعمل وينتفع بها كالأواني ، ويلحق بها الثياب ونحوها . ينظر لسان العرب ٨/ ٣٣٢ ، ٣٣٣ .

<sup>(</sup>٥) أي البساتين.

انصرفنا مع رسول الله ﷺ إلى وادي القرى (۱) ومعه عبد له يُقال له مدعم ، اهداه له أحد بني الضباب ، فبينما هو يحط رحل رسول الله ﷺ إذ جاءه سهم عائر (۲) حتى أصاب ذلك العبد (۳) ، فقال الناس : هنيئًا له الشهادة ، فقال رسول الله ﷺ : « بل والذي نفسي بيده ، إن الشملة (۱) التي أصابها يوم خيبر من المغانم لم تصبها المقاسم لتشتعل عليه نارًا » ، فجاء رجل حين سمع ذلك من النبي ﷺ – بشراك أو بشراكين (۵) ، فقال : هذا شيء كنت أصبته (۱) ، فقال رسول الله ﷺ : « شراك أو شراكان من نار » (واه البخاري ومسلم (۸) .

### الفوائد والعبر :

دل هذان الحديثان على خطر الغلول - وهو أن يأخذ الإنسان شيئًا من

<sup>(</sup>۱) وهو واد بين تيماء وخيبر ، به قرى كثيرة ، ومن أجلها سمي وادي القرى . ينظر معجم البلدان ٣٣٨/٤ .

<sup>(</sup>٢) أي لا يدري مَن الذي رمى به ، وقبل : هو الحائد عن قصده . الفتح ٧/ ٤٨٩ .

<sup>(</sup>٣) وفي رواية : « فكان فيه حتفه » ، أي فمات من أثر ضربة السهم .

<sup>(</sup>٤) الشملة: البردة، وهي كساء مُخطط. شرح مسلم للنووي ٢/ ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) الشراك : سير النعل الذي على ظهر القدم . الفتح ٧/ ٤٨٩ .

<sup>(</sup>٦) في رواية : « أصبت يوم خيبر » ، ومراده أنه أخذها من غنيمة خيبر قبل أن تقسم .

<sup>(</sup>٧) هذا إخبار عن المعاقبة عليهما ، وقد تكون المعاقبة بالشراك نفسه ، وقد يكون المراد أن أخذه سبب للعذاب بالنار ، ومثله قوله: « إن الشملة لتشتعل عليه نارًا ». انظر المرجعين السابقين ، وشرح الأبي ١/ ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٨) البخاري ، كتاب المغازي (٤٣٣٤) ، ومسلم ، كتاب الإيمان (١١٥) .

متاع أو نقود أو غيرها من بيت مال المسلمين بغير حق - فإذا كان أخذ عباءة أو بُردة من الغنيمة قبل قسمتها سببًا للعذاب بالنار ، فكيف بمن يأخذ من بيت مال المسلمين ما هو أكثر من ذلك بغير حق ؟ فيجب على الموظفين وغيرهم أن يتقوا الله في أموال المسلمين ، فلا يأخذوا منها شيئًا بغير حق .

وقد تساهل كثير من الناس في هذا الأمر في هذه الأزمان ، ويسمونه «مال الحكومة» ، ويظنون أن الأخذ والسرقة منه أسهل من سرقة مال شخص معين ، وما علموا أنهم على خطر عظيم ، وأن المطالب لهم يوم القيامة ليس شخصًا واحدًا في هذا المال ، وإنما هو كل مَن له حق من المسلمين في هذا المال .

ويدخل في هذا الغلول: ما يهدي أصحاب المصالح للموظفين بأي اسم سميت هذه الهدية ، ويدخل فيه أيضًا ما يأخذه الإنسان من راتب وظيفة لا يقوم بها ، أو خارج دوام لا يعمله ، أو انتداب لا يذهب إليه ، أو زيد له فيه ، ويدخل في ذلك من يخل بوقت الوظيفة التي يقوم بها ، وغير ذلك مما يشبه ما تقدم . والله أعلم (۱) .

<sup>(</sup>١) ينظر رسالة « أكل النار » للشيخ أحمد السناني التي طبعتها مطابع الأمن العام بالمملكة العربية السعودية في مطوية ، فهي مهمة .

# الدرس الثامن عشر في تحريض اليهود للمشركين على حرب النبي ﷺ

القرظي ، والزهري ، وعاصم بن محمد بن قتادة ، وعبدالله بن أبي بكر ، القرظي ، والزهري ، وعاصم بن محمد بن قتادة ، وعبدالله بن أبي بكر ، كلهم قد اجتمع حديثه في الحديث عن الخندق ، وبعضهم يحدث ما لا يحدث به بعض ، قالوا : إنه كان من حديث الخندق أن نفرًا من اليهود و منهم : سلام بن أبي الحقيق النُضري ، وحيي بن أخطب النُضري ، وكنانة بن أبي الحقيق النُضري ، وهوذة بن قيس الوائلي ، وأبو عمار الوائلي ، في بن أبي النضير ، ونفر من بني وائل ، وهم الذين حزبوا الأحزاب على رسول الله عن ، خرجوا حتى قدموا على قريش مكة ، فدعوهم إلى حرب رسول الله على ، وقالوا : إنا سنكون معكم عليه ، حتى نستأصله ؛ فقالت لهم قريش : يا معشر يهود ، إنكم أهل الكتاب الأول والعلم بما أصبحنا نختلف فيه نحن ومحمد ، أفديننا خير أم دينه ؟ قالوا : بل دينكم خير من دينه ، وأنتم أولى بالحق منه . فهم الذين أنزل الله تعالى فيهم :

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ
وَٱلطَّغُوتِ('' وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَتَوُلَآءِ أَهْدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ
سَبِيلاً ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ ۖ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ نَصِيرًا

هِ أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَا ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن

<sup>(</sup>١) الجبت : السحر . والطاغوت : كل ما عبد من دون الله من الأصنام والجن والسحرة وغيرهم . ينظر تفسير ابن كثير .

فَضْلِهِ عَلَى الْهَ الْهَ الْهَ وَهَ اللَّهُ ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَاۤ ءَالَ إِبْرَاهِيمُ ٱلۡكِتَنَبَ وَٱلۡحِكَمَةَ وَءَاتَيْنَنَهُم مُّلۡكًا عَظِيمًا ۞ فَمِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ بِهِ ء وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ ۚ وَكَفَىٰ بِحِهَ مَّن صَدَّ عَنْهُ ۚ وَكَفَىٰ بِحِهَمُ مَّن صَدَّ عَنْهُ ۚ وَكَفَىٰ بِحِهَمُ مَّ سَعِيرًا ۞ ﴿ (٢) .

ورواه البيهقي في الدلائل ، باب تحزيب الأحزاب ٢٠٨/٣ بإسناد حسن إلى ابسن إسحاق ، قال : حدثنا يزيد بن رومان ، عن عروة بن الزبير قال ، وحدثنا يزيد بن زياد ، عن محمد بن كعب القرظي ، وعثمان بن يهوذا ، عن رجال من قومه ... فذكره . وإسناده حسن إلى عروة ، وإلى محمد بن كعب ، وحديثهما مرسل ، أما روايته عن عثمان بن يهوذا ، عن رجال من قومه فهي ضعيفة ، عثمان بن يهوذا هو

<sup>(</sup>۱) فقد حسد البهودُ العربَ أن جعل الله تعالى رسوله محمدًا ﷺ منهــم . ينظــر روايــة البيهقى ٤٠٩/٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآيات (١ ٥ - ٥٥) .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن هشام في السيرة: غزوة الخندق ٣/ ٢١٤ ، والطبري في تاريخه: غزوة الخندق ٢/ ٢١٤ عن ابن إسحاق، قال: حدثني يزيد بن رومان، عن عروة بن الزبير، ومن لا أتهم عن عبدالله بن كعب بن مالك، ومحمد بن كعب القرظي، والزهري، وعاصم بن عمر، وعبدالله بن أبي بكر. فذكره، وإستاده إلى عروة حسن، وهو مرسل، أما إستاده إلى الخمسة الباقين – وهم كلهم من ثقات التابعين فهو ضعيف، لعدم تصريحه بمن حدثه بهذا الحديث عنهم.

= عثمان بن كعب بن يهوذا القرظي ، وهـو « مقبـول » والرجـال الذيـن روى عنهـم يحتمل أنهم من الصحابة ، ويحتمل أنهم من التابعين .

ورواه البيهقي في الدلائل ، باب سياق قصة الخنسدق ٣/ ٤٠٧ ، وبــاب قتــل أبــي رافع ٤/ ٣٨ بإسناد ضعيف عن عروة مرسلاً .

ورواه موسى بن عقبة في مغازيه كما في الدلائل للبيهقي ، باب سياق قصة الخندق من مغازي موسى بن عقبة ٣/ ٣٨٩ - ٤٠٠ عين الزهري مرسلاً بنحوه أخصر منه . وإسناده إلى الزهري صحيح .

ولهذه الروايات شاهد رواه الطبراني في الكبير ٢٥١/١١ ، رقم (١١٦٤٥) من حديث ابن عباس ، قال الهيثمي في المجمع ٢٠١ : « فيه يونس بن سليمان الحمال ، ولم أعرفه ، وبقية رجاله رجال الصحيح » ، وفي هذه الرواية أن الذي ذهب لقريش حيى وكعب بن الأشرف ، وليس فيها ذكر الذهاب لغطفان .

ورواه ابن إسحاق كما في تفسير ابن كثير ، تفسير الآية ٥١ من سورة النساء ، ومن طريقه الطبري في تفسيره في تفسير الآية السابقة ٨/ ٤٦٩ ، ٤٧٠ . وفي إسناده محمد بن أبي محمد ، وهو « مجهول » كما في التقريب ، وباقي رجاله ثقات عدا ابن إسحاق ، وهو « صدوق مدلس » وقد صرح بالتحديث .

ورواه الإمام أحمد وغيره من طرق بعضها صحيح دون ذكر التحزيب ، مقتصرًا على كعب بن الأشرف ، وهو مخرج في هذه الرسالة برقم (٦٦) .

ولها شاهد آخر رواه عبدالرزاق في تفسيره ١/ ١٦٤ ، ١٦٥ ، ومن طريقه الطبري في تفسيره ٨/ ٤٦٧ ، وهــذا إسناد في تفسيره ٨/ ٤٦٧ ، وهــذا إسناد صحيح إلى عكرمة ، رجاله رجال الصحيحين . ولم يذكر في هــذه الرواية ممن ذهب لتحزيب المشركين سوى كعب بن الأشرف ، وليس فيها ذكر غطفان .

ولها شاهد ثالث من مرسل موسى بن عقبة في مغازيه كمــا فــي الدلائــل للبيهقــي / ٣٩٣ ، ٣٩٣ ، وكما في الفتح ، كتاب المغازي ، باب غزوة الخندق ٧/ ٣٩٣

### الفوائدو العبر :

١ - عداء اليهود للإسلام وأهله ، وحرصهم على القضاء عليه قضاء
 تاماً .

٢ - أن اليهود أهل كيد وإنساد في الأرض ، ولا يتركون وسيلة يستطيعونها لتحقيق أهدافهم إلا فعلوها .

٣ - كتم اليهود للحق وقولهم للباطل مع علمهم بأنه باطل ، فقد أخبر الله تعالى أنهم يعرفون أن الاسلام دين الحق كما سيأتي ، ومع ذلك حاربوه وحرصوا على القضاء عليه وشهدوا لأهل الشرك بأن دينهم خير منه كذباً وزوراً وكتماً لما يعرفونه من الحق .

بنحوه أخصر منه .

ولها شاهد رابع رواه عبدالرزاق ٥/ ٣٧١ ، رقم (٩٧٣٧) عن معمر عن الزهري ، عن ابن المسيب مرسلاً - وقد سقط قوله : « عن معمر عن الزهري» من أول الرواية، وذكر في وسطها - ولم يذكر في هذه الرواية مما هنا سوى قوله : « وكان حيى بن أخطب استجاش المشركين على رسول الله ﷺ .

وبالجملة الرواية الأولى لابن إسحاق تتقــوى بالمتابعـات والشــواهد المذكــورة ، فترتقى إلى درجة الحسن لغيره . والله أعلم .

# الدرس التاسع عشر

### في استحقاق بني قريظة القتل لنقضهم العهد وإخافتهم المسلمين ونصرتهم لأعدانهم عليهم

٧٩ - عن عروة بن الزبير ، ومحمد بن كعب القرظي ، وعن عثمان بن يهوذا ، عن رجال من قومه ، قالوا : لما نزل المشركون خرج رسول الله عنى ضرب عسكره بين المخندق وسلع في ثلاثة آلاف ، والمشركون في عشرة آلاف من أحابيشها ، ومَن تابعهم من بني كنانة ، وأهل تهامة ، وغطفان ، ومَن اتبعهم من أهل نجد ، حتى نزلوا باب نعمان إلى جانب أحُد ؛ فجعل رسول الله ﷺ ظهره ومَن معه إلى سلع (۱) والمخندق بينه وبين القوم ، وأمر بالذراري والنساء فجعلوا في الأطام (۲) ، وخرج حُيي بن أحطب حتى أتى كعب بن أسد صاحب عقد بني قريظة وعهدهم (۳) ، فلما أخطب حتى أتى كعب بن أسد صاحب عقد بني قريظة وعهدهم (۳) ، فلما أدخل عليك ، فقال : ويحك يا كعب! افتح لي حتى أدخل عليك ، فقال : ويحك يا حبي الله امرؤ مشؤوم ، وإنه لا حاجة لي بك ، ولا بما جئتني به ، إني لم أر من محمد إلا صدقًا ووفاء ، وقد وادعني ووادعته (١) ، فدعني وارجع عني ، فلا حاجة لي بك . فقال : والله

<sup>(</sup>١) قال في معجم البلدان ٣/ ٢٣٦ : « سلع : جبل بسوق المدينة ، قال الأزهري : سلع موضع بقرب المدينة » .

<sup>(</sup>٢) وهي الحصون .

<sup>(</sup>٣) فهو أمير بني قريظة .

<sup>(</sup>٤) أي صالحني وصالحته على ترك الحرب والأذي . النهاية ٥/ ١٦٧ .

إن غلقت دوني إلا عن جشيشتك<sup>(۱)</sup> أن آكل معك منها ، فأحفظـه<sup>(۲)</sup> ففتـح له، فلما دخل عليه قال : ويحك يا كعب! جئتك بعز الدهر ، بقريـش معهـا قادتها حتى أنزلتها برومة<sup>(۲)</sup>، وجئتك بغطفان ، على قادتها وسادتها ، حتـى انزلتها إلى جانب أحُد ، جئتك ببحر طام<sup>(1)</sup> لا يرده شيء .

فقال: جئتني والله بالذل وبجهام (°) قد هراق (۱) ماؤه ليس منه شيء ، ويلك! فدعني وما أنا عليه ، فإنه لا حاجة لي بك ، ولا بما تدعوني إليه ، فلم يزل حُيي بن أخطب يفتله في الذروة والغارب (۷) حتى أطاع له وأعطاه حُيي العهد والميثاق ، لئن رجعت قريش وغطفان قبل أن يصيبوا محمدًا

<sup>(</sup>۱) الجشيشة، وتسمى : دشيشة ، هي أن تطحن الحنطة ثم تجعل في القدور ، ويلقى عليها لحم أو تمر ، وتطبخ . النهاية ١/ ٢٧٣ .

<sup>(</sup>٢) أي أغضبه . الصحاح ٣/ ١١٧٢ ، ولسان العرب ٧/ ٤٤٢ .

 <sup>(</sup>٣) قال في معجم البلدان ٣/ ٣٠٤ : « رومة : أرض بالمدينة بين الجرف وزغابة ،
 نزلها المشركون عام الخندق ، وفيها بثر رومة » .

<sup>(</sup>٤) أي قد ارتفع موجه . النهاية ٣/ ١٣٨ .

<sup>(</sup>٥) الجهام: السحاب الذي لا ماء فيه . المرجع السابق ١/٣٢٣.

<sup>(</sup>٦) أي : أراق ، أبدلت الهمزة هاء . المرجع السابق ٥/ ٢٦٠ .

<sup>(</sup>٧) هذا مثل في المخادعة ، وأصله في البعير ، يستصعب عليك فتفتل وبر ذروته ، وهي أعلى سنامه – وغارب سنامه – وهو مقدم السنام – فيجد البعير لـذة فيانس عند ذلك ، فجعل فتل وبر ذروة البعير وغاربه مثلاً لمخادعة الشخص وإزالته عن رأيه ، كما يفعل بالجمل النفور إذا أريد تأنيسه وإزالة نفاره . ينظر الروض الأنف ٣/ ٢٢٤ ، والنهاية ٢/ ١٦٠ و ٣/ ٣٥٠ ، ٢١٤ .

لأدخلن معك في حصنك حتى يصيبني ما أصابك ، فنقض كعب العهد وأظهر البراءة من رسول الله ﷺ ، ومما كان بينه وبينه (١) .

(۱) رواه البيهقي في الدلائل ، باب مجيء الأحزاب ٤٢٨ / ٤٠٥ ، عن أبي عبدالله الحافظ، حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب ، قال : حدثنا أحمد بن عبدالجبار ، قال : حدثنا يونس بن بكير ، عن ابن إسحاق ، قال : حدثنا يزيد بن رومان ، عن عروة بن الزبير ، قال : وحدثنا يزيد بن زياد ، عن محمد بن كعب القرظي ، وعثمان بن يهوذا أحد بني عمرو بن قريظة ، عن رجال من قومه قالوا : ... فذكره. وإسناده إلى عروة بن الزبير ومحمد بن كعب حسن ، رجاله ثقات عدا أحمد بن عبدالجبار ، وهو «ضعيف وسماعه للسيرة صحيح » كما في التقريب ، وميخه « صدوق يخطئ » ، وابن إسحاق « صدوق مدلس »، وقد صرح بالسماع . كما أخرج مرسل عروة البيهقي في الدلائل ٢/ ٧٠ بإسناد ضعيف . وهاذان مرسلان يعضد أحدهما الآخر .

أما رواية عثمان فهي ضعيفة ، عثمان - وهو ابـن كعـب بـن يهـوذا - « مقبـول » ، وشيوخه مجهولون .

ولهذه الروايات شواهد كثيرة موصولة ومرسلة ، أشير إليها بإيجاز فيما يلي :

1 - رواية ابن إسحاق عن يزيد بن رومان عن عروة وعبدالله بن كعب بن مالك ،
ومحمد بن كعب القرظي ، والزهري وعاصم بن عمر ، وعبدالله بن أبي بكر ،
وهذا إسناد حسن إلى هؤلاء التابعين الستة ، وقد أخرجه عن ابن إسحاق ابن
هشام في السيرة - كما في صحيح السيرة للشيخ إبراهيم العلي ، ص٣٥٧ - وفيه
أن ابن إسحاق صرح بالتحديث ، وأخرجه من طريقه أيضًا الطبري في تفسير الآية
العاشرة من الأحزاب ٢١/ ٨٢ ، وفي إسناده بعض الاختلاف عن ابن هشام .

٢ - مرسل سعيد بن المسيب ، وهو مذكور في هــذه الرسالة برقــم (١١) ، وهــو
 شاهد للشطر الثانى من هذا الحديث المتعلق بقصة حيى بن أخطب وبنى قريظة .

## • ٣ - وعن جابر بن عبدالله - رضي الله عنهما - قال: اشتد الأمر يـوم

٣ - حديث عبدالله بن الزبير في جعل نساء النبي ﷺ وبعض الصبية في أطم
 حسان ، وهو في البخاري (٣٧٢٠) ، ومسلم (٢٤١) .

ع - حديث جابر في نقض قريظة العهد ، وهـ و فـي صحيح البخـاري (٢٨٤٦) ،
 وصحيح مسلم (٢٤١٥) ، ومسند أحمد ٣/ ٣١٤ .

٥ - مرسل سعيد بن جبير في اجتماع الأحزاب ، ونقض قريظة العهد ، رواه ابن
 سعد ٢/ ٧١ ، وإسناده إلى سعيد صحيح ، رجاله رجال الصحيحين .

٦ - مرسل حميد بن هلال في اجتماع الأحزاب ونقض قريظة العهد ، رواه ابن
 سعد ٢/ ٧١ ، وإسناده حسن إلى مرسله .

٧ - حديث عائشة في تفسير قول تعالى: ﴿ إِذْ جَآءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَاجِرَ ﴾ ، قسالت: ذاك يسوم الخندق. رواه البخاري (٤١٠٣) ، وحديث ابن عباس نحوه أطول منه عند ابن مردويه كما في الفتح ٧/ ٤٠٠ .

٨ - مرسل معبد بن كعب الذي رواه البيهقي في الدلائل ٤/ ١٥ ، وإسناده حسن ،
 وهو شاهد لفعل حيي ، وهو مختصر .

٩ - حديث عائشة في جعل النساء والـذراري في الحصون . رواه البيهقي في
 الدلائل ٤٤٠/٤ ، ٤٤١ ، إسناد حسن .

١٠ - مرسل الزهري الذي رواه موسى بن عقبة في مغازيه كما في الدلائل للبيهقي ، باب سياق قصة الخندق من مغازي ابن عقبة ٣/ ٣٩٨ ، وإسناده إلى الزهري صحيح .

ولها شواهد أخرى أشير إلى بعضها عند تخريج مرسل سعيد بن المسيب . وبالجملة فهذا الحديث يتقوى بشواهده فيرتقى إلى درجة الحسن لغيره . الخندق ، فقال رسول الله ﷺ : « ألا رجل بأتيني بخبر قريظة ؟ » ، فانطلق الزبير فجاء بخبرهم (١) ، ثم اشتد الأمر أيضًا – فذكر ثلاث مرات (٢) ، فقال رسول الله ﷺ : « إن لكل نبي حواريّ ، وإن الزبير حواريّ (٣) » (١) .

#### الفوائد والعبر :

١ - أن جميع الكفار أعداء للدين الحق والأهله ، ولا يألون جهداً في القضاء عليه .

٢ - أن اليهود - وعلى رأسهم حيي بن أخطب - هم الذين جمعوا
 المشركين وحرضوهم على حرب المسلمين والقضاء على الإسلام وأهله .

٣ - ثبوت نقض بني قريظة لعهدهم مع النبي على في هذا الوقت العصيب ، وأنهم قد تآمروا مع الكفار للقضاء على الاسلام وأهله .

<sup>(</sup>١) أي جاء بخبرهم أنهم قد نقضوا العهد الذي بينهم وبيسن النبي ﷺ من المسالمة وعدم الاعتداء .

<sup>(</sup>٢) أي أن النبي ﷺ كرر طلب من يذهب إلى بني قريظة يأتيه بخبرهم ثلاث مرات في هذا الوقت العصيب ، وفي كل مرة يذهب الزبير - رضي الله عنه - كما ورد في بعض روايات هذا الحديث .

<sup>(</sup>٣) أي أن لكل نبي ناصراً ينصره ، وناصري الزبير . ينظر شرح ثلاثيات المسند . ٢٠١/١

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد ٣/ ٣١٤ ، واللفظ له . والبخاري (٢٨٤٦) ، ومسلم (٢٤١٥) ، وإسناد الإمام أحمد صحيح ، رجاله رجال الصحيحين .

### الدرس العشرون في تفريق الله تعالى بين المشركين واليهود

رجلاً الله عن عائشة - رضي الله عنها - قالت : كان نعيم (۱) رجلاً نمومًا (۲) ، فدعاه رسول الله ﷺ فقال : إن يهود (۳) قد بعثت إليّ : إن كان يرضيك عنا أن نأخذ رجالاً رهنا من قريش وغطفان ، من أشرافهم ، فخرج من عند رسول الله ﷺ فأتاهم (١) فأخبرهم ذلك ، فلما ولى نعيم قال رسول الله ﷺ : « إنما الحرب خدعة »(٥) .

(۱) هو نعيم بن مسعود بن عامر الأشجعي الغطفاني ، صحابي جليل . وظاهر هذه
 الرواية وما يشهد لها أنه لم يسلم إلا بعد وقعة الخندق . وينظر الإصابة ٣/ ٥٣٩ ·

وله شاهد من مرسل سعيد بن المسيب الآتي بعده .

<sup>(</sup>٢) يقال : رجل نموم ونمام ومنم ، وهو القتات ، وهو الذي ينقل الحديث بين الناس على وجه الإشاعة والإفساد . ينظر لسان العرب ١٢/ ٥٩٢ .

<sup>(</sup>٣) وهم يهود بني قريظة ، وكانوا قلد نقضوا عهدهم مع النبي ﷺ واتفقوا مع المشركين على حرب النبي ﷺ .

<sup>(</sup>٤) أي فأتى نعيم إلى المشركين من قريش وغطفان .

<sup>(</sup>٥) رواه البيهقي في الدلائل في غزوة الخندق ، باب ما أصاب النبي على من محاصرة المشركين ٣/ ٤٤٧ ، عن أبي عبدالله الحافظ وأبي بكر القاضي ، قالا : حدثنا أبو العباس ، حدثنا أحمد بن عبدالجبار ، حدثنا يونس بن بكير ، عن ابن إسحاق ، قال : حدثنا يزيد بن رومان ، عن عروة ، عن عائشة . وهذا إسناد حسن ، من أجل يونس بن بكير ، وابن إسحاق ، فحديثهما حسن .

٣٢ - ورواه سعيد بن المسيب وزاد في آخره: فقال أبو سفيان: إنكم في مكر من بني قريظة ، فارتحلوا ، وأرسل الله عليهم الريح ، وقذف في قلوبهم الرعب ، فأطفأت نيرانهم وقطعت أرسان خيولهم (١١) ، وانطلقوا منهزمين من غير قتال ، قال : فذلك حين يقول :

﴿ وَكَفَى آللَهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ \* وَكَانَ ٱللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا ﴾ [الأحزاب: ٢٥](٢).

وله شاهد آخر من مرسل عروة رواه ابن أبي شيبة في المغازي : غزوة الخندق
 ۱۸ ، ۱۷ /۱۶ بإسناد صحيح إلى مرسله ، ورواه البيهقي ٣/ ٤٠٧ بإسناد ضعيف .

وله شاهد ثالث من مرسل الزهري ، رواه البيهقي في الدلائل ، بــاب ســياق قصــة ً الخندق من مغازي ابن عقبة ٣/ ٤٠٤ ، ٤٠٥ .

وحديث « الحرب خدعة » رواه البخـاري (٣٠٢٨ - ٣٠٣٠) ، ومسـلم (١٧٣٠ ، ١٧٣٠) .

وهذه الرواية أقوى من مرسل عبدالله بن كعب بـن مـالك ، والـذي فيـه أن نعيمًا أسلم فقال له النبي ﷺ : « خذل عنا ما اسـتطعت ... » ، والتي أخرجها البيهقـي ٣/ ٤٤٥ ، ٤٤٦ ، وفي إسناده رجل مبهم .

(١) الرسن هو الحبل الذي يوضع في أنف الفرس وتمسك به . الصحاح ٥/ ٢١٢٣ .

(٢) رواه عبدالرزاق (٩٧٣٧) بإسناد صحيح إلى سعيد بن المسيب ، ومرسله من أصح المراسيل . وقد خرجته بشيء من التفصيل وذكرت شواهده فيما سبق ، وهو الحديث الحادي عشر . كما يشهد له مرسل عروة ومرسل الزهري المذكوران في التعليق السابق ، فهو حسن بشواهده .

الفوائد والعبر :

ان النميمة - وهي نقل الكلام بين الناس على وجه الافساد بينهم - من أخلاق الكفار التي حرمها الاسلام ، فقد ثبت عن النبي على أنه قال :
 « لا يدخل الجنة قتات » رواه البخاري ومسلم (۱) ، والقتات : النمام .

٢ - جواز المخادعة في الحرب بالكذب والتورية ونحوهما مما يرجى منه حصول منفعة للمسلمين ، كتفريق صفوف الكفار وكإدخال الرعب في قلوبهم وكإظهار عدم توجه المسلمين نحوهم لتحصل مباغتتهم على حين غفلة منهم ونحو ذلك مما فيه إضعاف للكفار وسبب نصر للمسلمين .

٣ - أن الله تعالى قادر على نصرة دينه وأوليائه من دون قتال من المسلمين ، كما حصل في هذه الغزوة ( غزوة الأحزاب ) ، حيث نصر الله تعالى المؤمنين بإدخال الرعب في قلوب الكفار وبالريح ، ولهذا كان من الدعاء المشروع في السّعي في الحج والعمرة : « لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير ، لا إله إلا الله وحده ، أنجز وعده ، ونصر عبده ، وهزم الأحزاب وحده » رواه مسلم (٢).

فالله تعالى قادر على نصرة أوليائه ببعض مخلوقاته وجنوده كالملائكة والريح وغيرها ، بل إنه تعالى قادر على نصرتهم بما هو أهون عليه من ذلك ، فهو تعالى قادر على أن ينصرهم بعدم خلقه لأفعال أعدائهم ، فهو تعالى لو لم يخلق حركة الكفار وغيرهم من أعداء أهل الحق لم يستطيعوا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٦٠٥٦) ، وصحيح مسلم (١٠٥) .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم (١٢١٨).

القتال ولا الحركة ولجمدوا في أماكنهم ولم يتحرك لهم سلاح ولا عتاد ، ولكنه تعالى يخلق حركاتهم وقتالهم لحكم عظيمة ، كابتلاء المؤمنين واختبارهم ، وكرفعة درجاتهم ، وتمحيص سيئاتهم واتخاذ شهداء منهم ، ولحكم أخرى كثيرة قد يعلمها الخلق وقد لا يعلمونها ، وقد أشار ربنا جل وعلا إلى بعضها ، فقال تعالى :

﴿ إِن يَمْسَشَكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ ٱلْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ، أَ وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَآء وَاللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلظَّيْلِمِينَ ﴿ وَلِيُمْخِصَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَمْحَقَ ٱلْكَنفِرِينَ لَا يُحِبُ ٱلظَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ مِنكُمْ ﴿ وَيَعْلَمُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمُ ٱللَّذِينَ جَنهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمُ الطَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمُ الطَّيْرِينَ ﴿ وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ جَنهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلطَّيْرِينَ ﴿ وَلَمَا اللّهُ اللّهِ وَلَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهِ وَلَمُ اللّهُ اللّهِ وَلَمْ اللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ اللّهُ اللّهِ وَلَمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللّهُ الللللهُ الللهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللل

## الدرس الحادي والعشرون في نصرة الملائكة للمسلمين على اليهود

قالت: فسلم علينا رجل ونحن في البيت، فقام رسول الله ﷺ كان عندها، قالت: فسلم علينا رجل ونحن في البيت، فقام رسول الله ﷺ فزعًا، وقمت في أثره، فإذا بدحية الكلبي (1) ، فقال: هذا جبريل أمرني أن أذهب إلى بني قريظة ، وقال: «قد وضعتم السلاح ؟ لكننا لم نضع ». وذلك حين رجع رسول الله ﷺ فزعًا وقال لاصحابه: «عزمت عليكم ألا تُصلوا صلاة العصر حتى تأتوا بني قريظة » فغربت الشمس قبل أن يأتوهم ، فقالت طائفة من المسلمين: إن رسول الله شخ وما علينا من إثم ، فصلت طائفة إيمانًا واحتسابًا ، وتركت رسول الله ﷺ واحدًا من الفريقين . وخرج رسول الله ﷺ فمر بمجالس بينه وبين بني قريظة فقال : « همل مر بكم أحد ؟ » فقالوا : مر علينا دحيةُ الكلبي على بغلة صهباء (٣) تحته قطيفة ديباج (١) ، فقال : « ذلك جبريل أرسل إلى بني قريظة ليزلزلهم ويقذف في

<sup>(</sup>١) كان جبريل - عليه السلام - يأتي أحيانًا في صورة دحية بن خليفة الكلبي صاحب رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أي تركوا الصلاة ، والمراد أخروها حتى وصلوا إلى بني قريظة بعد غروب الشمس .

<sup>(</sup>٣) الصهباء : التي لون شعرها أحمر يعلوه سواد . النهاية ٣/ ٦٢ .

<sup>(</sup>٤) القطيفة : كساء أو دثار له خمل . ينظر المصباح ٢/ ٥٠٩ .

قلوبهم الرعب».

فحاصرهم النبي ﷺ وأمر أصحابه أن يستروه بالحجف (۱) حتى يسمع كلامهم ، فناداهم : « يا إخوة القردة والخنازير (۲) » ، فقالوا : يا أبا القاسم لم تكن فحًا ثنًا .

فحاصرهم حتى نزلوا على حكم سعد بن معاذ وكانوا حلفاءه ، فحكم فيهم أن تُقتل مُقاتلتهم وتُسبى ذراريهم ونساؤهم (٣) .

ورواه الإمام أحمد ٦/ ١٤١ ، ١٤٢ ورجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن ، عدا عمرو بن علقمة ، وهو « مقبول » كما في التقريب ، وليس في هذه الرواية ذكر صلاة العصر ، ولا ذكر خطابه ﷺ لليهود . وقال ابسن كثير في السيرة ٣/ ٢٣٤: « إسناده جيد »، وقال الحافظ في الفتح، في الاستئذان ١١/ ٥: « سنده حسن » . ورواه البخاري في صحيحه (٤١١٩ ، ٤١٢٢) إلى قوله : « واحدًا من الفريقيسن » بنحوه مختصرًا ومفرقًا ، دون قوله : « طلبنا المشركين حتى بلغنا حمراء الأسد » . وله شاهد من حديث عبيدالله بن كعب رواه البيهقي في الدلائل ٤/٤ ، ٨ دون قوله : « فحاصرهم النبي ﷺ ... إلخ » ، وإسناده حسن .

وله شاهد من حديث أنس في ذكر مسير جبريل - عليه السلام - إلى قريظة، رواه

<sup>(</sup>١) الحجف: جمع حجفة ، وهي الترس. النهاية ١/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) في مرسل سعيد بن المسيب : « فدعاهم إلى الإسلام قبل أن يقاتلهم فأبوا أن يجيبوه إلى الإسلام » .

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم في المغازي ٣/ ٣٤ ، ٣٥ ، ومن طريقه البيهقي في دلائل النبوة ١٨ / ٨ ، ٩ من طريق عبدالله بن عمر ، عن أخيه عبيدالله ، عن القاسم ، عن عائشة ، ورجاله كلهم حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن - إن شاء الله - عدا عبدالله العمرى ، فهو «ضعيف» . وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي .

٣٤ - وعن أنـس - رضي الله عنه - قال : كأني أنظر إلى الغبار سار العبار أني زقاق بني غنم (٢) ، موكب جبريل - عليه السلام - حيـن سار رسول الله ﷺ إلى بني قريظة . رواه البخاري (٣) .

#### الفوائد والعبر :

١ - ثبوت تمثل الملائكة - عليهم السلام - في صور الأدميين .

البخارى وسيأتى بعد هذا الحديث .

وللحديث بتمامه شاهد من مرسل سعيد بن المسيب مرسلاً ، رواه عبدالرزاق في وقعة الأحزاب وقريظة ٥/ ٣٦٧ ، ٣٧٧ ، رقم (٩٧٣٧) ، ومن طريقه البيهقي في الدلائل ص٤٣٧ ، ٤٣٨ عن معمر ، عن الزهري ، عن سعيد . وإسناده صحيح إلى سعيد ، ومرسل سعيد من أصح المراسيل ، وشاهد آخر من مرسل عمير بن هلال رواه ابن سعد ٢/ ٧٧ بإسناد حسن ، وليس فيه ذكر الصلاة .

وله شواهد أخرى مرسلة تنظر في الدلائل للبيهقي 11/4 - 10 ، وشواهد أخرى متصلة تنظر في المجمع في المغازي 17/7 - 181 . وينظر السيرة لابن هشام 77/7 - 181 . 177/7 - 181 .

وبالجملة الرواية الأولى من حديث عائشة ضعفها ليس قويًا ، فتتقوى بالمتابعات والشواهد المذكورة ، فترتقي إلى درجة الحسن لغيره .

- (١) أي مرتفعاً . ينظر الفتح ٧/ ٤٠٨ .
- (٢) الزقاق: السكة، وبنو غنم: بطن من الخزرج كانوا بالمدينة. ينظر الفتح / ٢) الرقاق: السكة ، وينظر حديث عائشة السابق.
- (٣) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب بدء الخلق ، باب ذكر الملائكة ٦/ ٣٠٤ ، رقــم (٣) صحيح البخاري ، باب مرجع النبي هم من الأحــزاب ٧/ ٤٠٧ ، رقــم (٤١١٨) .

٢ - دلت هذه الأحاديث والأخبار المذكورة في الدروس السابقة على أن جند الله هم الغالبون ، وأنه مهما كانت قوة أهل الباطل ومهما كانت عدتهم وعتادهم أن النصر في النهاية للمؤمنين إذا صدقوا الله واتبعوا شرعه وتوكلوا عليه ، قال تعالى :

﴿ إِن تَنصُرُواْ اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُرْ ﴿ ﴾ .

فيجب على المسلمين أن يمتثلوا أوامر الله وبيتعدوا عن ما حرمه تعالى ، ليحصل لهم النصر منه جل وعلا ، ولذلك لما نصر المسلمون الأوّل ربهم باتباع أوامره واجتناب نواهيه ، نصرهم الله تعالى فهزموا أقوى دولتين في عصرهم ، وهما فارس والروم ، وقضوا عليهما في زمن يسير يقرب من عشر سنوات ، وذلك في خلافة أبي بكر وعمر - رضي الله عنهما - . ولما ابتعد المسلمون في هذه الأزمان عن شرع الله ، لم يُنصروا، وأصبحوا مستضعفين أمام أعدائهم رغم كثرتهم ، كأنهم غثاء كغثاء السيل ، تتداعى عليهم الأمم كما تتداعى الأكلة على قصعتها ، فإن هم أرادوا العزة والنصرة من الله فليرجعوا إلى ربهم ، وليتبعوا شرعه ، فحينتذ يفوزوا بعز الدنيا والنجاة في الآخرة .

### الدرس الثاني والعشرون في خبر أبي لبابة مع اليهود

حاصرهم - يعني بني قريظة - وقذف الله عز وجل في قلوبهم الرعب، حاصرهم - يعني بني قريظة - وقذف الله عز وجل في قلوبهم الرعب، وكان حيي بن أخطب دخل مع بني قريظة في حصنهم حين رجعت قريسش وغطفان وفاء لكعب بن أسد بما كان عاهده عليه ، فلما أيقنوا أن رسول الله 豐 غير منصرف حتى يناجزهم ، بعثوا إلى رسول الله 豐 : ابعث إلينا أبا لبابة بن عبد المنذر(۱) - وكانوا حلفاء الأوس - نستشيره في أمرنا ، فأرسله رسول الله 豐 إليهم ، فلما رأوه قام إليه الرجال ، وجهش إليه (۱) النساء والصبيان يبكون في وجهه ، فرق لهم ، وقالوا له : يا أبا لبابة ، أترى أن ننزل على حكم محمد ؟ فقال : نعم ، وأشار بيده إلى حلقه : إنه الذبح. قال أبو لبابة : فوالله ما زالت قدماي ترجفان حين عرفت أني قد خنت الله ورسوله .

ثم انطلق أبو لبابة على وجهه ولم يأت رسول الله ﷺ حتى ارتبط في المسجد إلى عمود من عمده ، وقال : لا أبرح مكاني هذا حتى يتوب الله علي مما صنعت ، فلما بلغ رسول الله ﷺ خبره ، وكان قد استبطأه قال : «أما لو جاءني لاستغفرت له ، فأما إذ فعل الذي فعل ، فما أنا بالذي يطلقه

<sup>(</sup>۱) هـو بشـير . وقيـل : رفاعـة بـن عبـد المنـذر الأنصـاري ، مشـهور بكنيتـه . ينظـر الاستيعاب والإصابة ٤/ ١٦٧ .

<sup>(</sup>٢) أي أسرعوا إليه متباكين . النهاية ١/ ٣٢٢ ، حيون الأثر ٢/ ٧٨ .

من مكانه حتى يتوب الله عليه »(١).

\_\_\_\_

(۱) رواه البيهةي في دلائل النبوة ، باب مرجع النبي همن الأحزاب ومخرجه إلى بني قريظة ٤/ ١٥ ، ١٦ عن أبي عبدالله الحافظ حدثنا أبو العباس ، حدثنا أحمد بن عبدالجبار ، حدثنا يونس ، عن ابن إسحاق ، حدثني والذي إسحاق عن معبد بن كعب ... فذكره مطولاً . وهذا إسناد حسن مرسل . ومعبد بن كعب وثقه العجلي ص٤٣٣ ، وابن حبان ٥/ ٤٣٢ ، وروى عنه جمع ، وأخرج له البخاري ومسلم في صحيحيهما ، وكان قائد أبيه لما كف بصره . ينظر تهذيب التهذيب المرا المرا المناد عن درجة الحسن إن شاء الله تعالى . وينظر السيرة البن هشام ٣/ ٢٣٥ ، وله شاهد رواه موسى بن عقبة في مغازيه كما في السيرة البن كثير ٣/ ٢٧٥ - ٢٧٢ ، ومن طريقه البيهقي في الدلائل ٤/ ١٢ – ١٤ عن الزهري مرسلاً . وهذا إسناده صحيح إلى الزهري .

وله شاهد من مرسل عروة رواه البيهقي في الدلائل ٣/ ١٤ بإسـناد ضعيـف ، فيـه ابن لهيعة ، وهو ضعيف .

وله شاهد آخر رواه الإمام أحمد ٦/ ١٤١ ، ١٤٢ ، وابن أبي شيبة ١٤٨ - ٤٠٨ وله شاهد آخر رواه الإمام أحمد ٦/ ١٤١ ، وابن أبي شيبة ١٤١ من حديث عائشة ، وفي إسناده ضعف يسير ، وقد حسنه الحافظ ابن حجير وجوّد إسناده الحافظ ابن كثير في السيرة ، وقد تكلمت على إسناده في تخريج الحديث رقم (٢٧) ، ولفظ موضع الشاهد منه : « فلما اشتد حصرهم ، واشتد البلاء قيل لهم : انزلوا على حكم رسول الله ﷺ ، فاستثماروا أبا لبابة بن عبد المنذر فأشار إليهم : أنه الذبح » .

وله شاهد ثالث رواه وهب عن مالك عن عبدالله بن أبي بكر مرسلاً ، ذكره ابن عبدالله في الاستيعاب ١٦٧/٤ ولفظه : « أن أبا لبابة ارتبط بسلسلة ربوض بضع عشرة لبلة ... فقال رسول الله ﷺ : لو جاءني لاستغفرت له » . وإسسناده صحيح إلى مرسله ، إن كان الإسناد إلى ابن وهب صحيحًا .

٣٦ - وعن الإمام محمد بن شهاب الزهري - رحمه الله - في ذكر خبر أبي لبابة في مقولته لبني قريظة ، بعد ذكره لارتباطه في المسجد ، وجلوسه على ذلك أيامًا ، قال : ثم تاب الله عليه ، فقيل له : يا أبا لبابة قد تيب عليك ، قال : والله لا أحل نفسي حتى يكون رسول الله عليه هو الذي يحلني ، فجاءه فحله بيده ، ثم قال أبو لبابة : إن من توبتي أن أهجر دار قومي التي أصبت بها الذنب ، وأن أنخلع من مالي (۱) ، فقال النبي على : يجزيك الثلث أن تصدق به (٢) .

وله شاهد رابع رواه ابن أبي حاتم في تفسير الآية (٢٧) من سورة الأنفال ٥/ ١٦٨٤ من مرسل عبدالله بن أبي قتادة . وإسناده إليه حسن . ورواه ابن جرير في تفسيره ١٣٨/ ٤٨٢ أخصر منه ، ولفظ ابن أبي حاتم : « نزلت في أبي لبابة بن عبدالمنذر حين أشار إلى بني قريظة : أنه الذبح » .

وله شاهد خامس رواه عبدالرزاق في من تخلف عن غزوة تبوك (٩٧٤٦) عن معمر عن الزهري أخبرني كعب بن مالك مختصرًا ، والزهري لم يدرك كعبًا ، فلعله سقطت لفظة « ابن » قبل « كعب » .

وللحديث شواهد أخرى مذكورة في تخريج الحديث الآتي رقم (٣٧) ، ولقصة حيى شواهد مذكورة في تخريج الحديث رقم (٣١) .

وبالجملة فهذا الحديث يتقوى بشواهده السابقة فيرتقي إلى درجة الحسن لغيره . والله أعلم .

(١) أي أتصدق بجميع مالي .

(٢) رواه ابن جرير في تفسير الآية (٢٧) من سورة الأنفال، رقم (١٥٩٢٤) عن القاسم، حدثنا الحسين، حدثني سفيان، عن معمر، عن الزهري مرسلاً. وإسناده ضعيف، الحسين - وهو الملقب سنيد - « ضعيف لتلقينه شيخه حجاج بن محمد مع إمامته

ومعرفته » كما في التقريب ، وتلميذه « القاسم » لم أقف على ترجمته .
ورواه الإمام مالك في الموطأ في آخر كتاب الأيمان والنذور ٢/ ٤٨١ عن عثمان
بن حفص بن عمر بن خلوة ، عن الزهري أنه بلغه أن أبا لبابة بن عبد المنذر حيس
تاب الله عليه قال : يا رسول الله ... إلخ . وفي إسناده ضعف من أجل عثمان
هذا، فلم يوثقه سوى ابن حبان، وهو رجل صالح. ينظر تعجيل المنفعة ص٢٨٢.
وله شاهد رواه ابن هشام في السيرة ٣/ ٢٣٧ ، والطبري في تاريخه ٢/ ٥٨٥ ،
والبيهقي في الدلائل ٤/ ١٧ عن ابن إسحاق ، حدثني عبدالله بن قسيط ... فذكره
دون قوله : « إن من توبتي ... إلخ » . وإسناده مرسل حسن .

وله شاهد ثالث رواه أبو داود في الأيمان ، باب فيمن نذر أن يتصدق بماله ٣/ ٢٤٠ ، رقم (٣٣٢٠) من طريق الزهري ، قال : أخبرني ابن كعب بن مالك ، قال : قال أبو لبابة : إن من توبتي أن أهجر دار قومي التي أصبت فيها الذنب ، وأن أنخلع من مالي كله صدقة ، قال : « يجزي عنك الثلث » . وإسناده حسن إلى مرسله .

ورواه أبو داود في الموضع السابق ، رقم (٣٣١٩) من طريق الزهري ، عن ابن كعب ، عن أبيه . وإسناده صحيح متصل رجاله رجال الصحيحين . ولفظه كسابقه، إلا أنه شك في صاحب القصة ، هل هو أبو لبابة أو كعب أو غيرهما . وهذا الشك لا أثر له ، لأن الحديث معروف أنه في قصة أبي لبابة . ولذلك قال أبو داود : « القصة لأبي لبابة » . وقد ذكر هذه الرواية الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح أبي داود ، وقال : « صحيح الإسناد » .

وله شاهد رابع رواه الإمام أحمد ٣/ ٤٥٢ ، ٤٥٣ ، ٥٠٢ من طريق الزهري عن الحسين بن السائب بن أبي لبابة مرسلاً بنحو الرواية السابقة بدون الشك . ورجاله ثقات ، رجال الصحيحين عدا الحسين بن السائب ، فهو « مقبول » .

ورواه الطبراني في الكبير ٥/ ٣٢ رقم (٤٥٠٩) من طريق الزهري عن حسين بن

#### الفوائد والعبر :

ا - دلت قصة أبي لبابة هذه على قوة إيمانه وشدة خوفه من الله تعالى، فهو بمجرد وقوعه في المعصية التي حمله عليها ما رأى من بكاء النساء والصبيان ندم على فعله ، وتاب من ذنبه توبة صادقة ، أعقبها أن تصدق بجميع ماله ، وهجر دار قومه التي أصاب فيها الذنب .

السائب عن أبيه بنحو الرواية السابقة . وإسناده إلى حسين بن السائب محتمل
 للتحسين ، والسائب بن أبي لبابة ولد في عهد النبي ﷺ واختُلف في صحبته .
 ينظر التهذيب ٣/ ٤٥٠ .

ورواه الطبراني في الكبير ٥/ ٣٢ ، رقم (٤٥١ ) من طريق الزهبري ، حدثني بعض بني السائب بن أبي لبابة ، عن أبي لبابة بنحو الرواية السابقة . وإسناده ضعيف ، لجهالة شيخ الزهري ، وقد يكون هو الحسين المذكور في الإسناد السابق .

وله شاهد خامس وهو حديث معبد بن كعب السابق ، رقم (٣٦) وشواهد أخرى مذكورة في تخريج هذا الحديث .

وله شاهد من مرسل مجاهد في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَءَاخُرُونَ ٱعْبَرَفُواْ بِذُنُوبِم ﴾ ، قال: هو أبو لبابة حين قال لقريظة ما قال. رواه أبن أبي حاتم (١٠٣٠٨ ، ١٠٣٠٨) والطبري (١٧١٤٨ – ١٧١٤٨) من طريقين أحدهما حسن وبالجملة فهذا الحديث يتقوى بطرقه وشواهد السابقة ، عدا حله ﷺ لرباط أبي لبابة ، فهو لم يرد إلا في الرواية الأولى من مرسل الزهري ، وإسناده ضعيف ، وفي مرسل عبدالله بن قسيط ، ورواه الطبري أيضًا (١٧١٤٧) من مرسل مجاهد ، لكن شيخه فيه سفيان بن وكيع وهو ساقط الحديث ، وفي الإسناد أيضًا ليث ، وهو مختلط .

وهكذا يجب على المسلم إذا وقع في معصية أن يبادر بالتوبة النصوح إلى الله تعالى ، لعل الله أن يكفر عنه خطيئته ، فإن شؤم المعصية عظيم ، وعقوبتها وخيمة في الدنيا وفي القبر وفي يوم القيامة وفي نار جهنم ، أعاذنا الله من عذابه .

٢ - أنه يستحب للعبد عند توبته من المعصية أن يتصدق ببعض ماله ،
 لعل الله أن يتقبل منه توبته ، كما فعل أبو لبابة - رضي الله عنه - كما أنه يستحب له أن يصلى عند توبته ركعتين (١) .

<sup>(</sup>١) ينظر رسالة « صلاة التوبة » فقد ذكرت فيها أدلة هذه الصلاة ، وصفتها .

# الدرس الثالث والعشرون في حكم سعد بن معاذ في بني قريظة

٣٧ - عن عائشة - رضي الله عنها - قالت: أصيب سعد يوم الخندق، رماه رجل من قريش يقال لـه حبان بن العرقة ، رماه في الأكحل ('' ، فضرب النبي ﷺ خيمة في المسجد ليعوده من قريب ، فلما رجع رسول الله ﷺ من الخندق وضع السلاح واغتسل ، فأتاه جبريل عليه السلام وهو (۲) ينفض رأسه من الغبار فقال : قد وضعت السلاح ، والله ما وضعته (") ، اخرج إليهم . قال النبي ﷺ : فأين ؟ فأشار إلى بني قريظة ، فأتاهم رسول الله ﷺ فنزلوا على حكمه ، فرد الحكم إلى سعد . قال : فإني أحكم فيهم أن تُقتل المقاتلة ، وأن تُسبى النساء والذرية ، وأن تُقسم أموالهم . قال هشام : فأخبرني أبي عن عائشة أن سعدًا قال : اللهم إنك تعلم أنه ليس أحد أحب إلي أن أجاهدهم فيك من قوم كذبوا رسولك وأخرجوه (١٠) ، اللهم فإني أظن أنك وضعت الحرب بيننا وبينهم ، فإن كان وأخرجوه من حرب قريش شيء فأبقني له (٥) حتى أجاهدهم فيك ، وإن كنت

<sup>(</sup>١) الأكحل : عرق في وسط الذراع . الفتح ٧/ ٤١٣ .

<sup>(</sup>٢) أي جبريل عليه السلام .

<sup>(</sup>٣) هذا لفظ البخاري ، ولفظ مسلم : « والله ما وضعناه » .

<sup>(</sup>٤) يريد قريشًا .

<sup>(</sup>٥) أي لحرب قريش.

وضعت الحرب فافجرها واجعل موتي فيها(١) . فانفجرت من لبته(٢) فلم يرعهم(٣) – وفي المسجد خيمة من بني غفار – إلا الدم يسيل إليهم ، فقالوا: يا أهل الخيمة، ما هذا الذي يأتينا من قبلكم ? فإذا سعد يغذو(١) جرحه دمًا ، فمات رضي الله عنه . رواه البخاري ومسلم(٥) .

سعد بن معاذ في بني قريظة أن تُقتل مَن جرت عليه المواسي أن وأن تُقتل مَن جرت عليه المواسي أن وأن تُقتل مَن جرت عليه المواسي تُقسم أموالهم وذراريهم ، قال رسول الله ﷺ : « لقد حكمت فيهم بحكم الله الله يحكم به من فوق سبع سماوات (v).

<sup>(</sup>١) أي افجر جرحي . أراد أن يموت شهيدًا - رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) اللبة بفتح اللام ، هي موضع القلادة من الصدر ، وكأن موضع الجرح ورم حتى اتصل الورم إلى صدره فانفجر من ثم . الفتح ٧/ ٤١٥ .

<sup>(</sup>٣) أي لم يفزعهم . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٤) أي يسيل . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ، كتاب المغازي (٤١٢٢) ، وصحيح مسلم ، كتاب الجهاد ، باب جواز قتال من نقض العهد (١٧٦٩) .

<sup>(</sup>٦) أي حكم بقتل البالغين من الرجال ، فمن أثبت العانة منهم قُتل ، كما في حديث عطية القرظى ، فمن خرج شعر عانته فأصبح يحلقها بالموس ، فقد جرت عليه المواسي .

<sup>(</sup>٧) رواه ابن سعد في ترجمة سعد بن معاذ ٢٦/٣٤ عن خالد بن مخلد ، حدثني محمد بن صالح التمار ، عن سعد بن إبراهيم ، قال : سمعت عامر بن سعد يحدث عن أبيه ... فذكره . وإسناده حسن ، رجاله رجال الصحيحين عدا التمار ، وهو « صدوق يخطيء » ، وهو من رجال أصحاب السنن .

وقد حسنه الشيخ شعيب الأرنؤوط في تعليقه على سير النبلاء ١/ ٢٨٩ .

٣٩ - وعن عائشة أم المؤمنين - رضي الله عنها - قالت: لم يقتل من نسائهم - يعني بني قريظة - امرأة واحدة ، قالت : والله إنها لعندي تحدث معي ، وتضحك ظهراً وبطناً (۱) ، ورسول الله على يقتل رجالها في السوق ، إذ هتف هاتف باسمها (۲) : أين فلانة ؟ قالت : أنا والله ، قالت : قلت لها : ويلك ؟ قالت : أقتل ، قلت : ولم ؟ قالت : لحدث أحدثته (۳) ، قالت : فانطلق بها فضربت عنقها ، فكانت عائشة تقول : فوالله ما أنسى عجبي منها، طيب نفسها (۱) ، وكثرة ضحكها ، وقد عرفت أنها تُقتل (۵) .

ورواه ابن إسحاق كما في السيرة لابن هشام ٣/ ٢٤٠ ، ومن طريقه حميد بن زنجويه في كتاب الأموال ، باب ما أمر به من قتل الأسارى ١/ ٣٤٤ ، رقم (٥٣٨) عن عاصم بن عمر ، عن عبدالرحمن بن عمرو ، عن علقمة بن وقاص مرسلاً بلفظ : « لقد حكمت فيهم بحكم الله من فوق سبعة أرقعة » . وإسناده صحيح إلى مرسله . وقال محققا زاد المعاد ٣/ ١٣٤ : « هذا مرسل صحيح » .

<sup>(</sup>١) تعنى أنها لم يبد على ملامحها أي أثر للحزن . ينظر بلوغ الأماني ٢١/ ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) أي نودي باسمها : أين فلانة ؟ .

 <sup>(</sup>٣) أي لجرم فعلته . وقيل : إن جرمها أنها طرحت الرحا على خالاد بن سويد ،
 فقتلته . ينظر السيرة لابن هشام ٣/ ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٤) أي منشرحة الصدر. ينظر بلوغ الأماني ٢١/ ٨٥.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن هشام ٣/ ٢٤٢ ، والإمام أحمد ٦/ ٢٧٧ ، وأبو داود في الجهاد (٥) رواه ابن هشام ٣/ ٣٥ ، والإمام أحمد ٦/ ٢٧٧ ، وأبو داود في الجهاد (٢٦٧١) ، والحاكم ٣/ ٣٥ ، ٣٥ عن ابن إسحاق ، حدثني محمد بن جعفر بن الزبير ، عن عروة بن الزبير ، عن عائشة . وإسناده حسن ، رجاله ثقات ، رجال الصحيحين عدا ابن إسحاق ، وهو «صدوق» من رجال مسلم . وقد صححه الحاكم والساعاتي في بلوغ الأماني ٢١/ ٨٥ .

### الفوائد والعبر :

- ١ نصرة الله تعالى للمؤمنين بالملائكة .
- ٢ قوة إيمان سعد بن معاذ رضي الله عنه ولهذا سأل الله أن
   يبقيه إن كان بقي من حرب قريش شيء ، وسأل الله إن كان لم يبق من
   حربهم شيء أن يفجر جرحه وأن يجعله سبباً لموفاته ، ليموت شهيداً ، وقد استجاب الله دعاءه .
- ٣ استحقاق بني قريظة للقتل ، ولهذا لم يضع الملائكة عليهم السلام اسلحتهم من أجل حربهم .
  - ٤ خبث نساء اليهود وقسوة قلوبهن وغلظتهن .

## الدرس الرابع والعشرون في تنفيذ حكم الله الذي حكم به سعد في بني قريظة

• ٤ - عن جابر بن عبدالله قال: رمي يوم الأحزاب سعد بن معاذ، نقطعوا أكحله، فحسمه (۱) رسول الله على بالنار، فانتفخت يده، فحسمه أخرى، فانتفخت يده، فنزفه (۲). فلما رأى ذلك قال: اللهم لا تخرج نفسي حتى تقر عيني من بني قريظة، فاستمسك عرقه، فما قطر حتى نزلوا على حكم سعد، فأرسل إليه، فحكم أن تقتل رجالهم ويستحيى نساؤهم وذراريهم، ليستعين بهم المسلمون، قال رسول الله على الصبت حكم الله فيهم، وكانوا أربعمائة، فلما فرغ من قتلهم انفتق عرقه فمات (۲).

<sup>(</sup>١) أي كواه ليقطع دمه . الفتح الرباني ٢١/ ٨٣ .

<sup>(</sup>٢) أي خرج منه الدم بكثرة . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد ٣/ ٣٠٥، والترمذي في السير ، باب ما جاء في المنزول على الحكم (١٥٨٢) ، والدارمي في السير (٢٥١٢) ، والنسائي في الكبرى كما في التحفة (٢٩٢٥) ، وابن حبان كما في الإحسان في السير (٤٧٤٨) ، وأبو عبيد (٣٤٨) من طرق عن الليث ، عن أبي الزبير ، عن جابر . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات رجال الصحيحين ، وقد أخرج مسلم في صحيحه صدر هذا الحديث إلى قوله : « فحسمه أخرى » في كتاب السلام ، باب لكل داء دواء (٢٢٠٨) من طريق أبي الزبير عن جابر .

وقد صحح هذا الحديث الترمذي فقال: «حسن صحيح»، والحافظ في الفتح / ٤١٤ ، شرح الحديث (٤١٢٢)، والشيخ محمد ناصر الدين في الإرواء (١٢١٣)، وقال: «على شرط مسلم»، ولجميع فقرات هذا الحديث شواهد

النبي على عطية القرظي (١) - رضي الله عنه - قال : عرضنا على النبي على يوم قريظة ، فكان من أنبت قتل ، ومن لم ينبت خلي سبيله (٢) ، فكنت فيمن لم ينبت فخلي سبيلي (٣) .

وفي رواية قال عطية : كنت يوم حكم سعد في بني قريظة غلامًا ، فشكوا في ، فلم يجدوني أنبت ، فاستُبقيت (١٤) ، فها أنا ذا بين أظهركم (٥٠) .

<sup>=</sup> مذكورة في هذه الرسالة ، عدا جملة « وكانوا أربعمائة » ، ولهذه الجملة شاهد رواه ابن هشام في السيرة : أمر محيصة وحويصة ٣/ ٥٩ عن أبي عبيدة عن أبي عمرو المدني .

<sup>(</sup>١) وهو صحابي صغير . ينظر الإصابة ٢/ ٤٧٩ ، التقريب ص٣٩٣ .

<sup>(</sup>٢) أي ينظر هل نبت شعر العانة لديه أم لا ، وهو الشعر الخشن حول القبل ، فإن وُجد وُجد قد أنبت قُتل ، لأنه حينئذ أصبح من الرجال البالغين المقاتلين ، وإن وُجد لم ينبت لم يُقتل وجُعل في السبي ، لأنه حينئذ من الصغار ، وكان حكم سعد أن تُقتل المقاتلة وتُسبى الذرية . ينظر شرح ثلاثيات المسند ٢/ ٤٥٣ ، ٤٥٤ .

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد ٤/ ٣١٠ ، وابن هشام ٣/ ٢٤٤ ، وابن أبي شيبة ١٢/ ٣٨٤ ، و9 ، وواه الإمام أحمد ٤/ ٣١٠ ، وابو داود (٤٤٠٥) ، والترمذي في السير (١٥٨٤) ، وابن ماجة في الحدود (٢٥٤١) ، والحاكم في المغازي ٣/ ٣٥ من طرق صحيحة عن عبد الملك بن عمير ، قال سمعت عطية . وإسناده حسن ، وقال الحافظ في التلخيص (١٢٥٤) : «صححه الترمذي وابن حبان والحاكم على شرط الصحيح ، وهو كما قال ، إلا أنهما لم يخرجا لعطية » .

<sup>(</sup>٤) أي أبقوني ، فلم يقتلوني .

<sup>(</sup>٥) أخرج هذه الرواية الإمام أحمد ٤/ ٣١٢ ، وأبو عبيد في بـاب الحكـم في رقـاب أهـل العنوة (٣٥١) ، والنسائي في الطلاق ٦/ ١٥٥ ، وابن حبان كما في الإحسـان في الجهاد ، باب الخروج (٤٧٨٠ – ٤٧٨٣) من طرق بعضها صحيح عن

#### الفوائد والعبر :

١ - جواز العلاج بالكي .

Y - استجابة الله تعالى لدعاء سعد بن معاذ - رضي الله عنه - فاستمسك جرحه وأقر الله عينيه من أعداء الله بني قريظه الذين نقضوا عهد المسلمين وأخافوهم يوم الأحزاب حتى كان هو الذي حكم فيهم ، وهذا من كراماته - رضي الله عنه - ومن كراماته أيضاً أنه اهتز لموته عرش الرحمن جل وعلا(١) ومن كراماته كذلك حمل الملائكة جنازته(٢).

<sup>=</sup> عبدالملك عن عطية. وإسناده حسن كسابقه ، وقال الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح النسائي (٣٢٠٨) : « صحيح » .

ولهـذا الحديث شاهد رواه الإمام أحمـد ٤/ ٣٤١، وابــن زنجويــه (٥٤٠)، والنسائي ٦/ ١٥٥ من طريق كثير بن السـائب عـن ابنـي قريظـة أنهـم عرضـوا ... وكثير مختلف في صحبته كما في الإصابة ٣/ ٢٧٠، ٢٧١، وياقي رجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن إن شاء الله .

ورواه ابن منده وابن شاهين وأبو نعيم كما في الإصابة ٣/ ٢٧٠ من طريق كثير بن السائب ، قال : عرضنا يوم قريظة ... إلخ . وحسن إسناده الحافظ في الإصابة . وله شاهد آخر رواه الطبراني في الصغير ١/ ٦٦ ، والأوسط كما في مجمع البحرين (٢٧٧٨) من حديث أسلم الأنصاري . قال الهيثمي في مجمع الزوائد ٦/ ١٤١ : « فيه جماعة لم أعرفهم » .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٨٠٣) ، ومسلم (٢٤٦٦) .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن سعد ٣/ ٤٢٨ ، ٤٢٨ بإسناد حسن إن شاء الله ، رجاله رجال الصحيحين، ورواه ابن سعد أيضاً ٣/ ٤٣٠ من مرسل الحسن بإسناد حسن ، رجاله رجال الصحيحين .

٣ - قوة إيمان سعد - رضي الله عنه - ولهذا أبغض اليهود وحكم
 فيهم بحكم الله مع أنهم كانوا مواليه وأنصاره في الجاهلية .

٤ - أن القلم مرفوع عن كل من لم يبلغ ، فقد ثبت عن النبي على أنه قال : « رفع القلم عن ثلاثة : عن النائم حتى يستيقظ ، وعن الصبي حتى يحتلم ، وعن المجنون حتى يعقل »(١) ، ولهذا كان الحكم العدل في بني قريظة قتل البالغين من رجالهم ، وترك من لم يبلغ منهم .

٥ - أن من علامات البلوغ: إنبات الشعر الخشن حول القبل
 ( العانة ) .

٦ - تحريم قتل أي امرأة من نساء الكفار إلا إن كانت تشارك في القتال فيجوز قتلها ، ولهذا لما وُجدت امرأة مقتولة في عهد الرسول ﷺ
 كره ذلك ونهى عن قتل النساء والصبيان ، رواه البخاري ومسلم (٢) .

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد (٢٤٦٩٤) ، وأبو داود (٤٣٩٨) ، والنسائي (٣٤٣٢) وغيرهم . وسنده حسن .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٣٠١٥) وصحيح مسلم (١٧٤٤).

# الدرس الخامس والعشرون في خبر الزّبير بن باطا القرظي

ثابت بن قيس بن شماس أتى الزّبير بن باطا القرظي ، وكان الزبير قد مَنْ (۱) على ثابت بن قيس بن شماس أتى الزّبير بن باطا القرظي ، وكان الزبير قد مَنْ المجاهلية ، فجاءه ثابت ، وهو (۱) شيخ كبير ، فقال : يا أبا عبدالرحمن ، هل تعرفني ؟ قال : وهل يجهل مثلي مثلك ، قال : إني قد أردت أن أجزيك بيدك عندي (۱) ، قال : إن الكريم مثلك ، قال : إن وقب أبت بن قيس رسول الله ﷺ فقال : يا رسول الله أنه قد كانت للزّبير علي منة ، وقد أحببت أن أجزيه بها فهب لي دمه ، فقال رسول الله ﷺ قد كانت للزّبير علي منة ، فقال : إن رسول الله ﷺ قد وهب لي دمك ، فهو لك ، قال : شيخ كبير لا أهل له ولا ولد ، فما يصنع بالحياة ؟ ملك ، فهو لك ، قال : شيخ كبير لا أهل له ولا ولد ، فما يصنع بالحياة ؟ ألى امرأته وولده ، قال : «هم لك » . قال : فأتاه فقال : قد وهب لي رسول الله ﷺ أهلك وولدك ، فهم لك » . قال : فأتاه فقال : قد وهب لي رسول الله ﷺ أهلك وولدك ، فهم لك ، قال : أهل بيت بالحجاز لا مال لهم ، فما بقاؤهم على ذلك ؟ فأتى ثابت رسول الله ﷺ فقال : يا رسول الله ﷺ مالك ، فما بقاؤهم على ذلك ؟ فأتى ثابت رسول الله ﷺ فقال : يا رسول الله ، مالك ، فما بقاؤهم على ذلك ؟ فأتى ثابت نقال : قد أعطاني رسول الله هم مالك ، مالك ، فما بقاؤهم على ذلك ؟ فأتى ثابت نقال : قد أعطاني رسول الله هم مالك ، مالك ، فما بقاؤهم على ذلك ؟ فأتى ثابت نقال : قد أعطاني رسول الله هم مالك ، مالك ، مالك ، قال : قد أعطاني رسول الله هم مالك ، مالك ،

<sup>(</sup>١) أي أحسن إليه . ينظر اللسان ١٣/ ٤١٧ .

<sup>(</sup>٢) أي الزّبير بن باطا اليهودي .

<sup>(</sup>٣) أي أريد أن أكافئك بمعروف ك عندي ونعمت ك التي أوليتني ، يشير بذلك إلى إحسانه إليه في الجاهلية . وينظر المصباح ٢/ ٦٨٠ .

فهو لك، قال: أي ثابت، ما فعل الذي كأن وجهه مرآة صينية يتراءى فيها عذارى الحي: كعب بن أسد؟ قال: قُتل، قال: فما فعل سيد الحاضر والبادي حُبي بن أخطب؟ قال: قُتل: قال: فما فعل مُقدمتنا إذا شددنا، وحاميتنا إذا فررنا، غزال بن سَموال؟ قال: قُتل، قال: فما فعل المجلسان؟ يعني بني كعب بن قريظة وبني عَمرو بن قريظة. قال: ذهبوا قُتلوا. قال: فإني أسألك يا ثابت بيدي عندك إلا الحقتني بالقوم، فوالله ما في العيش بعد هؤلاء من خير، فما أنا بصابر حتى القى الأحبّة. فقدمه ثابت، فضرب عنقه (١).

(۱) رواه ابن هشام في السيرة ٣/ ٢٤٢ ، ٢٤٣ ، والبيهقي في الدلائل ٢٣/٤ ، ٢٤ عن ابن إسحاق ، حدثني الزهري ... فذكره مرسلاً . وإسناده إلى الزهري حسن . ورواه أبو عبيد في الأموال ، باب الحكم في رقباب أهبل العنبوة (٣٠١) ، وابن زنجويه (٤٦١) عن الزهري بإسناد فيه ضعف .

ورواه الطبراني في الأوسط كما في مجمع البحرين في الجهاد ، باب غزوة قريظة ٥/ ١١١ ، ١١١ ، رقم (٢٧٧٩) من طريق بهلول ، ثنا موسى بن عبيدة ، أخبرني محمد بن عمرو ، عن أبي سلمة عن عائشة . ورجاله ثقات عدا بهلول ، وهو «صدوق» ، وشيخه موسى «ضعيف ، لاسيما في عبدالله بن دينار ، وكان عابدًا » كما في التقريب . وقال الهيثمي ٢/ ١٤٢ : «فيه موسى بن عبيدة ، وهو ضعيف» .

وله شاهد آخر من مرسل عروة رواه البيهقي ٤/ ٢٢ ، وإسناده قريب مــن الحســن من أجل ابن لهيعة ، وبقية رجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن .

وبالجملة تتقوى رواية الزهري بشاهديها المذكورين بعدها ، وتتقـوى كذلك بما ثبت في الصحيح من قصة عبدالرحمن بن الزابير القرظي مع زوجته . ينظر صحيح

#### الفوائد والعبر:

- ١ مشروعية مكافأة من أحسن إلى المسلم ولو كان كافراً .
  - ٢ عظم كرم النبي ﷺ وصفحه عن من استحق القتل.
    - ٣ شدة تعصب اليهود بعضهم لبعض .
  - ٤ أن من كتب الله عليه الشقاء لن يستطيع البشر هدايته .
    - ٥ عظم قسوة قلوب اليهود ، قال الله تعالى عنهم :
- ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسْوَةً ﴾ [البقرة: ٧٤] .

وما حصل من هذا اليهودي من أبرز الأمثلة على ذلك ، فهو يعرف أن النبي على حق وأنه نبي من عند الله وأنه إن مات غير متبع له فهو من حطب جهنم ، وقد أخبر ربنا جل وعلا في كتابه عن اليهود بذلك في قولـه تعالى :

﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِي ۗ ﴾ [البغرة: ٨٩].

ومع ذلك طلب أن يقتل على هذه الحال وهذه الخاتمة السيئة - نسـال الله السلامة والعافية .

البخاري مع الفتح ١/ ٢٨١ ، رقم (٥٢٥) ، وينظر الاستيعاب ٢/ ٤١١ ، وأسد الغابة ٣/ ٣٤٢ ، فيحتمل أن عبدالرحمن هذا همو ابن الزَّبير بن باطا المذكورة قصته هنا ، كما قال بعض أهل العلم ، وهذه القصة تدل على أنه كان كبيرًا في عهد النبي ﷺ ، وأن له أولادًا ، فيحتمل أن يكون هو وولده ممن عفا عنهم النبي الشاما عفا عن ولد الزبير ، فلم يقتلوا .

## الدرس السادس والعشرون في تحريف اليهود لكتبهم واستبدالهم إياها بغيرها ونسبتهم إلى دين الله ما ليس منه

الربيع بن عُميلة قال: حدثنا عبدالله بن مسعود حديثًا ما سمعنا حديثًا هو أحسن منه إلا كتاب الله عز وجل ورواية عن النبي على: قال: إن بني إسرائيل لمًا طال عليهم الأمد فقست قلوبهم ، اخترعوا كتابًا من عند أنفسهم، استهوته قلوبهم واستحلته السنتهم ، وكان الحق (١) يحول بينهم وبين كثير من شهواتهم حتى نبذوا كتاب الله وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون .

فقالوا: اعرضوا هذا الكتاب على بني إسرائيل (٢) فإن تابعوكم عليه فاتركوهم، وإن خالفوكم فاقتلوهم، قالوا: لا بل ابعثوا إلى فلان رجل من علمائهم، فإن تابعكم لم يختلف عليكم أحد، وإن خالفكم فاقتلوه، فلن يختلف عليكم أحد بعده. فأرسلوا إليه، فأخذ ورقة فكتب فيها كتاب الله (٣)، ثم أدخلها في قرن (١)، ثم علقها في عنقه، ثم لبس عليها الثياب، ثم أتاهم، فعرضوا عليه الكتاب، فقالوا: أتؤمن بهذا؟ فأشار إلى صدره يعني الكتاب في القرن – فقال: «آمنت بهذا، وما لي لا أومن بهذا»، فخلوا سبيله.

<sup>(</sup>١) أي ما في كتاب الله من الحق.

<sup>(</sup>٢) أي على بقية بني إسرائيل الذين لم يشتركوا في اختراع الكتاب.

<sup>(</sup>٣) الظاهر أنه التوراة ، ولعل المراد بالورقة : كتاب ، كما سيأتي في هذا الأثر .

<sup>(</sup>٤) القَرَن ، بفتح الراء : جُعبة صغيرة من جلد . ينظر المصباح ٢/ ٥٠١ .

قال: وكان له أصحاب يغشونه ، فلما حضرت الوفاة (۱) نزعوا ثيابه ووجدوا القررن في جوفه الكتاب ، فقالوا: ألا ترون إلى قوله: «آمنت بهذا، وما لي لا أومن بهذا» ، فإنما عنى بهذا هذا الكتاب الذي في القرن . قال : فاختلفت بنو إسرائيل على بضع وسبعين فرقة ، خير مللهم أصحاب ذي القرن . قال عبدالله: وإن من بقي منكم سيرى منكراً ، وبحسب امرئ يرى منكراً لا يستطيع أن يغيره أن يعلم الله من قلبه أنه له كاره (۲) .

#### الفوائد والعبر:

۱ - بیان قسوة قلوب الیهود ، وهذا ما ذکره ربنا جل وعلا عنهم بقوله سبحانه وتعالى

﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّنَ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَٱلْحِجَارَةِ أُوْ أَشَدُ قَسْوَةً ۚ وَإِنَّ مِنْ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآءُ ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآءُ وَلَا مِنْهَا لَمَا يَشَقَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البنرة: ٧٥].

<sup>(</sup>١) أي لما مات كما في اللفظ الذي أورده السيوطي في الدر ٨/ ٥٩ ، وفي رواية ابــن أبي حاتم : « فلما مات نبشوه ... » .

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في الشعب ، باب في الأمر بالمعروف ٦/ ٩٥ ، ٩٦ ، رقم (٧٥٨٩) عن الأصبهاني ، أنا ابن الأعرابي ، نا سعدان ، نا معاوية ، عن الأعمش ، عن عمارة بن – وصوابه : (عن) كما في الاقتضاء لابن تيمية ١/ ٢٦١ – الربيع بن عميلة ... فذكره . وإسناده صحيح رجاله ثقات .

ورواه ابن أبي حاتم في تفسير الآية (١٦) من سورة الحديد ، بإسناد حسن عن منصور بن المعتمر عن الربيع ... فذكره بنحوه دون قوله : « وإن مَن بقي ... » . ورواه ابن جرير في تفسيره ٧٧/ ١٣٢ مختصراً بإسناد ضعيف .

وبسبب قسوة قلوبهم اجترؤا على تحريف التوراة واجترؤا على تكذيب النبي على مع علمهم بأنه نبي حقاً ، حتى أن أحدهم يرضى أن يموت على الكفر فيكون مصيره جهنم خالداً فيها مع علمه بكفره ، كما قال تعالى

﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِي ۗ ﴾ [البقرة: ٨٩].

وقريب من هؤلاء من ينتسب إلى الإسلام من أصحاب الأفكار المنحرفة ، كالقوميين والحداثيين ونحوهم ممن يعلم أن دين الإسلام هو الحق ولكن يحاربه لما وقع في قلبه من الكره له بسبب إعجابه بحضارة الغرب أو لغير ذلك ، وهذا لاشك من أعظم أسباب قسوة القلب وقلة العقل وسفاهة الرأي إذ كيف يحارب دين الله - وهذا لاشك كفر بالله تعالى - ويرضى أن يموت على هذه الحال فيكون مصيره جهنم خالداً فيها(۱) ، ومثلهم من يحارب دين الله من أجل مصالح عاجلة كرئاسة أو وظيفة أو نحوهما .

٢ - جواز التورية عند الحاجة إليها .

٤ - وجوب إنكار المنكر بالقلب لمن لم يستطع إنكاره بيده ولسانه .

<sup>(</sup>١) في هذه المسائل تفصيل ذكرته في مبحث النفاق في رسالة « تسهيل العقيدة الاسلامية » .

### الدرس السابع والعشرون في النهي عن الاعتماد على كتب الكفار المحرفة وعن سؤالهم

\$ \$ - عن جابر بن عبدالله - رضي الله عنهما - أن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - أتى النبي على بكتاب أصابه من بعض أهل الكتاب (١) نقرأه النبي على فغضب ، فقال : أمُتهَو كون (٢) فيها يا ابن الخطاب ؟ والذي نفسي بيده لقد جئتكم بها (٣) بيضاء نقية ، لا تسالوهم عن شيء فيخبروكم بحق فتكذبوا به أو بباطل فتصدقوا به (١) ، والذي نفسي بيده لو أن موسى على ما وسعه إلا أن يتبعني (٥) (١) .

<sup>(</sup>١) في بعض الروايات أنه من التوراة .

 <sup>(</sup>۲) أي : أمتحيرون في كتابكم القرآن أو في دينكم . ينظر الشعب للبيهقي ١/ ٢٠٠،
 وبلوغ الأماني ١/ ١٧٥ .

<sup>(</sup>٣) أي بالملَّة الحنيفية . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٤) أي لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء . والظاهر أن المراد اليهود ، لأنهم هم الذين عندهم ، عندهم علم ، ولكنهم حرفوا كتبهم ، فإذا سئلوا قد يجيبون بالحق الذي عندهم ، وقد يجيبون بما حرفوا وكذبوا .

<sup>(</sup>٥) وذلك لأن شريعة موسى – عليه السلام – قـد نُسـخت بشـريعة نبينـا محمـد 選. المرجع السابق .

<sup>(</sup>٦) رواه الإمام أحمد في المسند ٣/ ٣٨٧ عن سُريج ، عن هشيم ، أنا مجالد ، عن الشعبي ، عن جابر . وإسناده ضعيف ، رجاله ثقات عدا مجالد ، وهو « ليس بالقوي، وتغير في آخر عمره » ، لكن رواية متقدمي الرواية عنه أقوى من غيرهم، ومنهم هشيم ، كما قال ابن مهدي . ينظر الجرح والتعديل ٨/ ٣٦١، وقال في

20 - وعن عبدالله بن عباس - رضي الله عنهما - أنه قال : « يا معشر المسلمين ، كيف تسألون أهل الكتاب (١) وكتابكم الذي أنزل على نبيه ﷺ أحدث الأخبار بالله تقرءونه لم يُشب ؟ وقد حدثكم الله أن أهل الكتاب

بلوغ الأماني ١/ ١٧٥ : «قال في التنقيح : رجال أحمد رجال الحسن ، وعند أحمد وابن ماجة عن ابن عباس . وإسناده حسن ، وعند (حب ) عن جابر أيضًا بإسناد صحيح » . ورواه البزار كما في كشف الأستار (١٢٤) ، والبيهقي في الشعب (١٧٧ ، ١٧٩) من طرق عن مجالد به . وفي طريق عند البزار : عن حماد بن زيد عن خالد عن عامر ، فلعله تصحف من «مجالد» إلى «خالد» .

ورواه البيهقي في الشعب (١٧٨) عن الحسن مرسلا .

ورواه أحمد كما في الفتح الرباني ١/ ١٧٥ مطولاً ، والبزار (١٢٥) من طريق جابر عن عبدالله بن ثابت أن عمر ... فذكره . ورجاله ثقات عدا جابر - وهو الجعفي - فهو « ضعيف » وليس فيه ذكر موسى . وينظر المجمع ١/١٧٣ . وقال في بلوغ الأماني : « رواه أيضاً ابن حبان بإسناد صحيح ، وأحمد بإسناد حسن » . ورواه أبو يعلى كما في المطالب العالية ٨/ ١٣٠ من حديث خالد بن عرفطة . وهو ضعيف . ينظر المجمع ١/ ٧٣ وليس فيه سوى فعل عمر والإنكار عليه . ورواه الطبراني عن أبي الدرداء . قال في المجمع ١/ ١٧٤ : « فيه القاسم بن

ورواه الطبراني عن ابي الدرداء . قال في المجمع ١/ ١٧٤ : « فيه القاسم بن محمد الأسدي ، لم أرّ من ترجمه ويقية رجاله وثقوا » وليس فيه ذكر النهي عن سؤالهم .

وله شاهد من قول ابن عباس ، وسيأتي بعد هذا الحديث .

وبالجملة فهذا الحديث حسن بطرقه وشواهده ، وقد حسنه بمجموع طرقه الشيخ محمد ناصر الدين في تعليقه على المشكاة ١/ ٦٣ .

(١) أي اليهود والنصاري . ينظر الفتح ٥/ ٢٩٢ .

بدُّلوا ما كتب الله وغيَّروا بأيديهم الكتاب ، فقالوا :

﴿ هَنذَا مِنْ عِندِ آللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَنْمَنَّا قَلِيلًا ۗ ﴾ [البقرة: ٧٩] .

أفلا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مساءلتهم ؟ ولا والله ما رأينا منهم رجلاً قط يسألكم عن الذي أنزل عليكم » رواه البخاري(١).

#### الفوائد والعبر:

١ - تحريم قراءة الكتب السماوية التي أنزلت على الأنبياء السابقين لنبينا محمد - عليهم الصلاة والسلام - كالتوراة والإنجيل وغيرهما ؛ لأنها محرفة ، ولأنها منسوخة بالقرآن العظيم ، وقد استثنى أهل العلم من هذا : من يقرؤها من أهل العلم لبيان ما فيها من التحريف ، أو لبيان ضلال عقيدة من يعمل بها ويعتقد ما فيها ، وذلك من أجل دعوته إلى الحق أو لتحذير الناس من عقيدته .

٢ - أن من أعظم نعم الله على هذه الأمة أن حفظ لها هذا القرآن
 الكريم كما قال تعالى:

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكُنفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩] .

فالله تعالى حفظه من الزيادة فيه أو النقص منه أو التغيير فيه ، فنحن نقرؤه غضاً طرياً كما قرأه نبينا محمد ﷺ .

٣ - تحريم سؤال أهل الكتاب عن الأحكام والمسائل الشرعية .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٢٦٨٥) .

### الدرس الثامن والعشرون في إعراض اليهود عن دين الله وإيمانهم ببعضه وكفرهم ببعضه

87 - عن أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه - عن النبي على الله عنه المسلمين واليهود والنصارى كمثل رجل استأجر قومًا يعملون له عملاً يومًا إلى الليل على أجر معلوم ، فعملوا له نصف النهار (۱) ، فقالوا: لا حاجة لنا إلى أجرك الذي شرطت لنا ، وما عملنا باطل (۱) ، فقال لهم : لا تفعلوا ، أكملوا بقية عملكم وخذوا أجركم كاملاً ، فأبوا وتركوا . واستأجر آخرين بعدهم فقال : أكملوا بقية يومكم هذا ولكم الذي شرطت لهم من الأجر ، ففعلوا حتى إذا كان حين صلاة العصر قالوا : ما عملنا باطل ، ولك الأجر الذي جعلت لنا فيه . فقال لهم : أكملوا بقية عملكم فإن ما بقي من النهار شيء يسير ، فأبوا (۱) ، فاستأجر قومًا ليعملوا له بقية يومهم حتى غابت الشمس ، واستكملوا أجر الفريقين يومهم ، فعملوا بقية يومهم حتى غابت الشمس ، واستكملوا أجر الفريقين

<sup>(</sup>۱) وهؤلاء هم اليهود ، قال الله لهم : آمنسوا بي ويرسلي إلى يسوم القيامة ، فآمنوا بموسى ، فلما بعث عيسسى كفروا به - أي بعيسسى - عليهما السلام ، وحرفوا التوراة ، فانقطع الطريق بهم عن بلوغ الغاية التي لهم . ينظر شرح السنة آخر كتاب المناقب ١٤/ ٢٢١ ، ٢٢٢ ، وفتح البارى ، كتاب الإجارة ١٤٤٨ .

<sup>(</sup>۲) لم يقولوا هذا بالسنتهم ، وإنما هو لازم فعلهم ، فجرموا تمام الأجر لجنايتهم على انفسهم بامتناعهم من إتمام عملهم ، وحرموا ثواب ما قاموا به من عمل لكفرهم . ينظر فتح البارى ٤٤٨/٤ ، وعمدة القارى ٥/٥٥ .

<sup>(</sup>٣) وهؤلاء هم النصارى ، فهم حرفوا الإنجيل ، ولما بعث النبي 選 لــم يؤمنوا بـه ، فحصل لهم ما حصل لليهود من حرمان تمام الأجر ومن ثواب عملهم، لكفرهم.

كليهما ، فذلك مثلهم ومثل ما قبلوا من هذا النور » رواه البخاري(١) .

٤٧ – وعن أبي هريرة – رضي الله عنه - قــال : قــال رســول الله ﷺ :
 « قيل لبني إسرائيل :

﴿ وَٱدَّخُلُواْ ٱلْبَابَ (٢) سُجُدًا وَقُولُواْ حِطَّةً نَغْفِرْ لَكُرْ خَطَيَئكُمْ ﴾ (٣) فبدلوا ، ودخلوا يزحفون على استاهم (١) ، وقالوا : حبة في شعرة (٥) » رواه البخاري ومسلم (٢) .

(۱) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب مواقبت الصلاة ، باب من أدرك ركعة من العصر ٢/ ٣٨ ، رقم (٥٥٨) ، وكتاب الإجارة (٢٢٧١) .

(۲) قيل هو أحد أبواب بيت المقدس ، وكان بابًا صغيراً كما روي عن بعض السلف .
 ينظر تفسير سورة البقرة في تفسيري ابن أبي حاتم وابن كثير .

(٣) سورة البقرة ، الآية (٥٨) .

- (٤) « أستاهم » جمع است ، وهو الدبر ، أي ينجرون عليها ، فِعْلُ المقعد . ينظر شـرح النووي ١٥٢ / ١٨ .
- (٥) وفي رواية : « حبة في شعيرة » ، والمعنى : أنهم أمروا أن يدخلوا الباب سُجداً أي ركعًا منحنين مع باب صغير ، خضوعًا لله تعالى ، وأن يقولوا : « حطة » أي حط عنا خطايانا واغفر لنا ، فبدلوا في القول والفعل ، فدخلوا يزحفون رافعي رؤوسهم ، ويدلوا في القول بكلام لا مناسبة له ، استهزاء بما أمروا به ، وهذا يدل على خبثهم وعنادهم وعدم انقيادهم لشرع الله تعالى . ينظر تفسير ابن أبي حاتم / ١٨١ ١٨٦ وتفسير ابن كثير ١/ ١٨٥ ١٨٨ ، وشسرح الأبي ، وشسرح السنوسي ٨/ ٢٩١ ، وجامع الأصول ٢/٨ .
- (٦) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الأحاديث الأنبياء ٦/ ٤٣٦ ، رقم (٣٤٠٣) ، وتفسير سورة الأعراف ٨/ ٣٠٤ ، وتفسير سورة الأعراف ٨/ ٣٠٤ ، رقم (٤٤٧٩) ، وتفسير ٣/ ٢٣١٢ ، رقم (٣٠١٥).

#### الفوائد والعبر :

۱ - دل الحديث الأول على تفضيل الله تعالى لهذه الأمة على اليهود والنصارى وأنه تعالى قد ضاعف لهذه الأمة أجورها تفضلاً منه وكرماً ، وعلى أن اليهود والنصارى كفروا بما أمروا به من الإيمان بجميع رسل الله تعالى فآمنوا ببعضهم وكفروا ببعضهم فأحبط الله جميع أعمالهم ، لكفرهم، وجعل مأواهم جهنم وبئس المصير خالدين مخلدين فيها .

٢ - دل الحديث الثاني على خبث اليهود ومحبتهم لمعصية الله تعالى ومخالفة شرعه ، ولو لم يكن لهم في ذلك أدنى مصلحة ، فهم أمروا أن يدخلوا الباب رُكعًا منحنين خضوعًا لله ، وأن يسألوه أن يغفر لهم ذنوبهم ، وأن يحطها عنهم ، فخالفوا ذلك كله وعملوا ما لا مصلحة لهم فيه .

ويشبه هؤلاء في فعلهم المسلم الذي يعصي الله بفعل ما لا مصلحة له فيه ، فالمسلم الذي حرم الله عليه إسبال الثياب أسفل من الكعبين ، فعكس وأسبل الثياب ، والمسلمة التي أمرت باللباس الساتر لقدميها والفضفاض الذي لا يبرز أجزاء جسدها ، فعكست الأمر ، فرفعت ثوبها ولبست الضيق من الثياب ، وأمرت بلبس الحذاء الذي لا يُسمع له صوت إذا سارت ، فخالفت ذلك ، كل هؤلاء يشبهون اليهود في فعلهم هذا ، ومثل هؤلاء المسلم الذي أمر بتحكيم شرع الله فذهب يبحث عن فتات موائد الشرق أو الغرب ، ويأخذ قوانينهم وزبالة أذهانهم ، وهذا كله لا شك يدل على تلاعب الشيطان بمن يفعل مثل هذه الأفعال ، ويدل على قصور تفكيره ، إذ هي أفعال لا فائدة منها لفاعلها ، بل المضرة فيها ظاهرة ، فما أمرنا الشرع بشيء إلا وفي فعله الخير والفلاح ، وما نهانا عن شيء إلا وفيه الضرر .

### قال الله تعالى:

﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَتِيثَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

إضافة إلى أن هذه الأفعال معصية لله ومحادة له واختيار للطريق المؤدي إلى جهنم . وفي الحديث قال رسول الله ﷺ : « كل أمتى يدخلون الجنة إلا من أبي » ، قالوا : ومَن يأبي يا رسول الله ؟ قـال : « مَـن أطـاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبي » رواه البخاري(١).

(١) البخاري كتاب الاعتصام ، باب الاقتداء بسنن رسول الله 纖 (٧٢٨٠) .

### الدرس التاسع والعشرون في معصية اليهود لأوامر الله بعد سماعهم لها

٤٨ - عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: لما نزلت على رسول الله ﷺ:
 ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ ۗ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ ۗ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البفرة: ٢٨٤].

قال: فاشتد ذلك على أصحاب رسول الله على فأتوا رسول الله على أركب فقالوا: أي رسول الله! كُلفنا من الأعمال ما نُطيق: الصلاة والصيام والجهاد والصدقة، وقد أنزلت عليك هذه الآية ولا نطيقها. قال رسول الله على : « أتريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين من قبلكم: سمعنا وعصينا ؟ بل قولوا: سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير »، قالوا: سمعنا وأطعنا ، غفرانك ربنا وإليك المصير . فلما اقترأها القوم ذلت بها ألسنتهم ، فأنزل الله في إثرها:

﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّيِهِ ء وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِكَتِهِ ء وَكُتُهِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ ۚ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۗ غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمُصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

فلما فعلوا ذلك نسخها الله تعالى وأنزل الله عز وجل:

رُبَّنَا لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ رُبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ ، قال: نعم (١) ﴿ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ

<sup>(</sup>١) أي قال الله تعالى : نعم . استجابة لدعائهم .

عَلَيْنَاۤ إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُۥ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَتِلِنَا ۗ ﴾ قال : نعم ﴿ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِم ۚ ﴾ قـال : نعـــم ﴿ وَاَعْفُ عَنَّا وَاَغْفِرْ لَنَا وَاَرْحَمْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِم ۗ ﴾ قـال : نعـــم ﴿ وَاَعْفُ عَنَّا وَاَغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا مَا لَا طَلَى ٱلْقَوْرِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ وَارْحَمْنَا مَوْلَئنَا فَانصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْرِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

قال : نعم . رواه مسلم<sup>(۱)</sup> .

#### الفوائد والعبر :

ا - أنه ينبغي لمن يستمع القرآن أو يقرق أن يتدبره عند سماعه أو قراءته ليعرف ما فيه من الأمور التي طلب منه أن يعملها ؛ لأن القرآن ما أنزل إلا ليعمل به ، فيقرأه بتدبر ليعرف معناه وما فيه من أوامر ونواهي ، وهذه هي حال أصحاب النبي على كما في هذا الحديث ، وثبت عن التابعي الجليل أبي عبدالرحمن السلمي - رحمه الله - قال : إنا أخذنا هذا القرآن عن قوم أخبرونا أنهم كانوا إذا تعلموا عشر آيات لم يجاوزوهن إلى العشر الأخر حتى يعملوا ما فيهن ، فكنا نتعلم القرآن والعمل به »(٢).

ولهذا ينبغي للمسلم بعد تعلمه لقراءة القرآن وتلاوته أن يتعلم معانيه ، وذلك بدراسة تفسيره على أهل العلم ، أو على الأقلل بقراءة تفسيره في كتب التفسير الموثوقة ، وينبغي أن يبدأ بتفسير مختصر ، كتفسير « تيسير الكريم الرحمن » للشيخ عبدالرحمن السعدي ، وكتفسير « زبدة التفسير من

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ، كتاب الإيمان ، بيان أن الله سبحانه لم يكلف إلا ما يطاق (١٢٥).

<sup>(</sup>۲) رواه بهذا اللفظ ابن سعد ٦/ ١٧٢ بإسناد حسن . ورواه ابن أبــي شــيبة (٩٩٧٨) ،والطبري (٨٠) بنحوه .

فتح القدير » للدكتور محمد الأشقر ، ثــم ينتقــل بعــد ذلــك إلــى التفاســير المطولة ، كتفسير ابن جرير ، وكتفسير ابن كثير وغيرهما .

وينبغي للمسلم أن يحذر أن تكون حاله كحال كثير من اليهود الذين حظهم من الكتاب المنزل عليهم - وهو التوراة - مجرد القراءة دون فهم لمعناه ، كما قال تعالى :

﴿ وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِتَابَ إِلَّا أَمَانِنَ ﴾ [البغرة: ٧٨].

والأماني : القراءة .

٢ - قوة إيمان الصحابة - رضي الله عنهم - ولهذا لما سمعوا هذه
 الآية وظنوا أنهم لا يستطيعون تطبيق ما فيها فزعوا إلى النبي على وأخبروه
 بما ظنوه من عدم القدرة على دفع خطرات النفس .

٣ - وجوب سمع المسلم وطاعته لجميع أوامر الله عز وجل وأوامر نبيه ﷺ ، فيعزم على العمل بجميع ما في القرآن والسنة ، ويطبق ذلك ، فما عجز عنه فإن ذلك معفو عنه ، كما في قوله تعالى في الآيات السابقة :

﴿ لَا يُكَلِّفُ آللَهُ نَفْسًا إِلَا وُسْعَهَا ۚ ﴾ ، وكما في قوله تعالى : ﴿ فَاَتَّقُواْ آللَهُ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦] .

وكما في قوله ﷺ: «ما نهيتكم عنه فاجتنبوه ، وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم» رواه البخاري ومسلم (١) ، وهذا كله فيما يعجز عنه المسلم أما ما فيه مشقة يتحملها الإنسان فيجب عليه عمل ما يستطيعه ولو كان فيه مشقة ، فالمسلم يختبر بهذه التكاليف التي فيها بعض المشقة ، وفي

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٧٢٨٨) ، وصحيح مسلم (١٣٣٧) .

الحديث الصحيح: « حفت الجنة بالمكاره ، وحفت النار بالشهوات »رواه مسلم (١).

٤ - أن من أعظم نعم الله على المسلمين أنه لا يعاقبهم فيما وقعوا فيه من المعاصي خطأ أو نسياناً ، وأنه خفف عنهم كثيراً من التكاليف التي فيها مشقة عظيمة مما كان واجباً على بعض الأمم السابقة .

(۱) صحيح مسلم (۲۸۲۲) .

### الدرس الثلاثون في تغيير اليهود لأحكام الله تعالى

29 - عن البراء بن عازب قال : مُرْ على النبي على بيهودي مُحَمَّما (۱) مجلوداً ، فدعاهم على فقال : « هكذا تجدون حد الزاني في كتابكم ؟ » ، قالوا : نعم ، فدعا رجلاً من علمائهم فقال : « أنشدك بالله (۱) الذي أنزل التوراة على موسى! أهكذا تجدون حد الزاني في كتابكم ؟ » ، قال : لا ، ولولا أنك نشدتني بهذا لم أخبرك ، نجده الرجم ، ولكنه كثر في أشرافنا ، فكنا إذا أخذنا الشريف تركناه ، وإذا أخذنا الضعيف أقمنا عليه الحد ، قلنا: تعالوا فلنجتمع على شيء نقيمه على الشريف والوضيع ، فجعلنا التحميم والجلد مكان الرجم. فقال رسول الله على : « اللهم إني أول مَن أحيا أمرك إذ أماتوه » ، فأمر به فرُجم ، فأنزل الله عز وجل :

﴿ \* يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا شَحِّرُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ ﴾ إلى قوله : ﴿ إِنْ أُوتِيتُمْ هَاذَا فَخُذُوهُ ﴾ [المائدة: ٤١] .

يقول : اثنوا محمداً ﷺ ، فإن أمركم بالتحميم والجلد فخذوه ، وإن أفتاكم بالرجم فاحذروا . فأنزل الله تعالى :

﴿ وَمَن لَّمْ حَمَّكُم بِمَاۤ أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِبِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ ﴾ ، ﴿ وَمَن لَمْ حَمِّكُم بِمَاۤ أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِبِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ﴾ ، ﴿ وَمَن

<sup>(</sup>١) التحميم تسويد الوجه بالفحم . ينظر جامع الأصول ٢/١١٧.

<sup>(</sup>٢) أي أحلف عليك وأقسم . المرجع السابق .

لَّمْ يَحْكُم بِمَآ أَنزَلَ آللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَنسِقُونَ ﴿ ﴾ [المسائدة: ٤٧] في الكفار كلها . رواه مسلم (١١) .

#### الفوائد والعبر:

۱ - ثبوت تغییر الیهود لاحکام الله تعالی ، وتواطئهم علی ذلك ،
 ولهذا فهم مغضوب علیهم لتركهم الحق مع علمهم به .

Y - ثبوت كذب اليهود على شرع الله تعالى ، بنسبتهم إلى دين الله ما ليس منه وتواطئهم على ذلك ، ومن اجترأ بالكذب على الله تعالى فمن باب أولى أن يكذب على الخلق ويفتري عليهم ولهذا لا يجوز لمسلم تصديقهم فيما يدعون أنه من الحق ، ومن الجهل الظاهر ما يعتقده بعض المسلمين من أن الكفار لا يكذبون في حديثهم وأخبارهم ، فمن اجترأ بالكذب على الله تعالى حري بأن لا يصدق في أي خبر يخبر به .

٣ - أن الحكم بغير ما أنزل الله من أعمال الكفار والظلمة والفسّاق، فمن لم يحكم بما أنزل الله من المسلمين فقد تشبه بهم في ذلك، وقد فعل خصلة من خصال الكفر الأصغر، كما ثبت في هذا الخبر، وكما ثبت عن ابن عباس - رضي الله عنهما -(٢)، لكن إن صحب الحكم بغير ما أنزل الله

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ، كتاب الحدود ، باب رجم اليهود ٣/ ١٣٢٧ ، رقم (١٧٠٠) .

<sup>(</sup>٢) رواه سعيد (٧٤٩) ، وابن جرير وابن أبي حاتم ، والحاكم ٢/٣١٣ بإسناد صحيح، وقد توسعت في هذه المسألة في « تسهيل العقيدة » في فصل الشرك الأكبر .

اعتقاد أنه أفضل من حكم الله أو مثله أو اعتقاد أنه يجوز الحكم بـ فهـ و كفـر أكبر .

٤ - أن من نعم الله على هذه الأمة أن رفع عنها الأصار التي كانت
 على من قبلها ، ومن ذلك وجوب قرض نجاسة البول بالمقاريض .

## الدرس الحادي والثلاثون في أن من أسباب هلاك اليهود عدم إقامة الحدود على الأشراف منهم

• ٥ - عن عائشة زوج النبي ﷺ ، أن قريشًا أهمهم شان المرأة التي سرقت (١) في عهد النبي ﷺ في غزوة الفتح ، فقالوا : مَن يُكلم فيها رسول الله ﷺ الله ﷺ ومّن يجتريء عليه إلا أسامة بن زيد ، حبّ رسول الله ﷺ والله ﷺ ، فكلمه فيها أسامة بن زيد ، خبّ رسول الله ﷺ ، فكلمه فيها أسامة بن زيد ، فقال له أسامة : وسول الله ﷺ ، فقال : « أتشفع في حد من حدود الله ؟ » ، فقال له أسامة : استغفر لي يا رسول الله! فلما كان العشي قام رسول الله ﷺ فاختطب فائنى على الله بما هو أهله ، ثم قال : « أما بعد ، فإنما أهلك الذين من قبلكم ، أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه ، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد ، وإني والذي نفسي بيده! لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها » ثم أمر بتلك المرأة التي سرقت فقطعت يدها .

قالت عائشة : فحسنت توبتها بعد ، وتزوجت ، وكانت تأتيني بعد ذلك فأرفع حاجتها إلى رسول الله ﷺ . رواه البخاري ومسلم (١٠) .

ورواه النسائي بإسناد صحيح بلفظ : « إنما هلكت بنــو إســرائيل حيــن

<sup>(</sup>١) وهي من بني مخزوم ، وكانت تستعير المتاع وتجحده .

<sup>(</sup>٢) أي مَن يشفع عند النبي ﷺ في أن لا يقيم حد السرقة - وهو القطع - عليها .

<sup>(</sup>٣) أي محبوب رسول الله ﷺ . ينظر الفتح ٢١/ ٩٣ .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري (٣٤٧٥) ، وصحيح مسلم (١٦٨٨) .

كانوا إذا أصاب الشريف فيهم الحد تركوه ، ولم يقيموا عليه ، وإذا أصاب الوضيع أقاموا عليه ، لو كانت فاطمة بنت محمد لقطعت يدها »(١) .

### الفوائد والعبر :

النبي ﷺ أنه قال : « من حالت شفاعته دون حد من حدود الله فقد ضاد النبي ﷺ أنه قال : « من حالت شفاعته دون حد من حدود الله فقد ضاد الله، ومن خاصم في باطل وهو يعلمه لم يزل في سخط الله حتى ينزع عنه، ومن قال في مؤمن ما ليس فيه أسكنه الله ردغة الخبال حتى يخرج مما قال »(۲) ، وردغة الخبال : عصارة أهل النار .

أما إذا لم تبلغ الحدود السلطان وإنما رآه عامة الناس فيشرع الستر على المؤمن إذا وقع في شيء من الحدود أو ما دونها إذا كان هذا المسلم ليس ممن اشتهر بكثرة المعاصي ، فقد ثبت عن النبي على أنه قال : « من ستر على مسلم ستره الله في الدنيا والآخرة » رواه مسلم "" .

٢ - أن تعطيل حدود الله وعدم إقامتها على الوجه المشروع في حق
 الأشراف ومن لهم مكانة في المجتمع خلق من أخلاق اليهود التي حرمها

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي الصغرى ، كتاب قطع السارق ، باب ما يكون حرزاً (٤٩١٠) ، ورجاله ثقات ، رجال الصحيحين عدا شيخ النسائي ، وهو ثقة ، فالإسناد صحيح كما سبق أعلاه .

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۳۰۹۷) بإسناد صحيح . ولـه طـرق أخـرى وشـواهد . تنظـر فـي
 الترغيب ٣/ ١٤١ – ١٤٣ ، جامع الأصول ٣/ ٩٩٥ – ٢٠٣ ، الصحيحه (٤٣٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (٢٦٩٩) .

الإسلام ، فمن عمل مثل عملهم فقد تشبه بهم وذلك دليل على ضعف إيمانه .

وإقامة الحدود على جميع من تجب إقامتها عليهم سواء أكانوا أقارب أم أشرافاً أم وضعاء من الأمور الواجبة في دين الله تعالى ، وهي تدل على قوة إيمان من أقامها ، حيث لم تأخذه في الله لومة لائم .

٣ - أن من تاب من ذنبه وحسنت توبته فإنه يعامل معاملة المؤمنية ؟
 لأن التائب من الذنب كمن لا ذنب له .

## الدرس الثاني والثلاثون في تحريم اليهود لما أحل الله تعالى

رضي الله عنهما – قال : قلنا : « يا رسول الله إنا كنا نعزل (١) ، فزعمت اليهود أنها الموؤدة الصغرى ؟ فقال : كذبت اليهود ، إن الله إذا أراد أن يخلقه لم يمنعه (٢)  $(^{(1)})$ .

وفي رواية قال جابر: إن رجلاً أتى رسول الله ﷺ فقال: إن لي جارية (١) هي خادمتنا وسانيتنا (٥) ، وأنا أطوف عليها (١) ، وأنا أكره أن تحمل؟ فقال: « اعزل عنها إن شئت ، فإنه سيأتيها ما قُدر لها» ، فلبث الرجل ثم أتاه فقال: إن الجارية قد حبلت ، فقال: « قد أخبرتكم أنه

<sup>(</sup>١) العزل هو أن يجامع الرجل المرأة ، فإذا قارب الإنزال نزع وأنــزل خــارج الفـرج . ينظر شرح النووي ٩/١٠ .

<sup>(</sup>٢) أي لم يمنع العزل أو غيره تخلق الجنين . ينظر تحفة الأحوذي ٤/ ٢٢١ .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي في النكاح ، باب ما جاء في العزل (١١٣٦) ، وإسناده حسن ، رجاله ثقات ، رجال الصحيحين عدا شيخ الترمذي ، وهو ابن أبي الشوارب ، فهو « صدوق » ، وهو من رجال مسلم . وقد ذكره الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح سنن الترمذي (١٥١) .

وله شاهد من حديث أبي سعيد رواه أبو داود (٢١٧١) وفي إسناده رفاعة ، وهو «مقبول» وباقي رجاله ثقات ، رجال الصحيحين .

<sup>(</sup>٤) أي أمة مملوكة .

<sup>(</sup>٥) أي التي تسقي لنا ، شبهها في ذلك بالبعير . شرح النووي ١٣/١٠ .

<sup>(</sup>٦) يريد: أنه يجامعها.

سيأتيها ما قُدر لها »(١).

#### الفوائد والعبر:

- ١ جواز العزل عن النساء .
- ٢ جواز فعل الأسباب المباحة ، وأن فعلها لا يعارض الإيمان
   بالقضاء والقدر .
  - ٣ أن ما قدره الله تعالى كائن لا محالة .

وينبغي أن يُعلم أن الإيمان بالقضاء والقدر - والذي هو ركن من أركان الإيمان - يكسب المسلم راحة نفسية ، من جهة أنه يعلم أن ما أصابه من الأضرار ، وما حصل عليه من المكاسب لم يكن ليخطئه ، وما أخطأه من الأضرار ، وما لم يحصل عليه من المكاسب لم يكن ليحصل عليه ، وأن ذلك كله مكتوب قبل أن يولد ، قال الله تعالى :

﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلا فِي كَتبِ
مِن قَبْلِ أَن نَبْرَأُهَا (٢) إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ لِكَيْلَا تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ (٣) وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَاتَنكُمْ (٤) ﴾ [الحديد: ٢٢ ، ٢٣].

وقال النبي ﷺ : « ومن كانت الدنيا همه فرَّق الله عليه شمله ، وجعـل

<sup>(</sup>١) أخرج هذه الرواية مسلم في صحيحه ، في النكاح ، باب حكم العزل (١٤٣٩) .

<sup>(</sup>٢) أي من قبل أن نخلق الأرض. زبدة التفسير.

<sup>(</sup>٣) أي لكى لا تحزنوا على ما فاتكم من الدنيا . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٤) أي ما أعطاكم من الدنيا . لأن ذلك يزول عن قريب ، وكل ما يزول عـن قريـب لا يستحق أن يفرح بحصوله ولا أن يحزن عند فواته . المرجع السابق .

فقره بين عينيه ، ولم يأته من الدنيا إلا ما كتب الله له »<sup>(١)</sup>.

وعجبًا للمسلم الذي يؤمن بالقضاء والقدر وأن ما سيحصل عليه من رزق مكتوب قبل أن يُولد ، لا يستطيع أحد من البشر أن يزيد فيه ولا ينقص ، ثم مع ذلك تجده يطلب المال من الطرق المحرمة من بيع للمحرمات كالدخان أو غيره ، أو يغش في البيع والشراء ، أو يأخذ الرشوة المحرمة أو يعطيها ، او يأخذ من بيت مال المسلمين مالاً بغير حق وهو ما يُعرف في الشرع باسم « الغلول »(٢) ، أو يذل نفسه في طلب المال ، أو يتعب نفسه ويضيع أكثر أوقاته في طلبه .

هل يظن هذا المسكين أن عمله هذا سيحصل عن طريقه على شيء لم يُكتب له ؟ وهذا الظن لا يحصل من مسلم لأنه يناقض الإيمان بالقضاء والقدر . فالسبب في ذلك فيما يظهر لدى الكثيرين هو تلاعب الشيطان بهم، وتزيينه للفعل المحرم في قلوبهم ، وتسهيله عليهم ، ليسير بهم في الطريق المودي إلى جهنم ، مع ما يصاحب ذلك من ضعف الإيمان بالقضاء والقدر في قلوبهم .

ومثل هؤلاء ذلك الشخص الذي يترك الجهاد في سبيل الله خوفًا من

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد ٥/ ١٨٣ ، وابن ماجة (٤١٠٥) بإسناد صحيح من حديث أبان بن عثمان عن زيد بن ثابت . وقد توسعت في تخريجه في رسالة « النية » وهي الرسالة الأولى من هذه المجموعة تحت رقم (٣١) .

<sup>(</sup>٢) وقد جاءت أحاديث كثيرة تدل على غلظ تحريم « الغلول » منها حديث أبي هريزة، وحديث ابن عباس ، وهما مخرجان في هذه الرسالة تحت رقم (٤١ ، ٤٢) .

القتل ، أو يمنع أولاده منه خوفًا عليهم من الموت أو الجراح ، أو يترك فعل شيء من الواجبات خوفًا من الناس ، مع أنه يعلم أنه لن يصيبه إلا ما كتب الله عليه ، وأن الموت لن يأتيه أو يأتي غيره إلا في اليوم الذي كتب الله أن يأتيه فيه ، ولن يتأخر عنه ساعة واحدة

﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَغْخِرُونَ سَاعَةً ۖ وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [النحل: ٦١].

وقد حُكي عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب - رضي الله عنه - أنــه قال :

أيُّ يومييَّ من المنوت أفسر ينوم لا يُقلدَر أم ينوم قُسدر لا يُقلدر المينوم قُسدر لا أرهبن المقدور لا ينجو الحدر

فينبغي للمسلم الا يفعل من الأسباب إلا ما أبيح له فعله ، وأن لا يتعب نفسه في جمع المال ، وأن يستغل غالب أوقاته في التجارة الرابحة في طاعة الله :

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَدُلُكُرْ عَلَىٰ جَبَرَةً تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابِ أَلِيمِ ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَدُلُكُرْ عَلَىٰ جَبَرَةً تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ تَوْمِنُونَ بِاللَّهِ بِأَمْوَ لِكُمْ وَأَنفُسِكُم ۚ ذَ لِكُرْ خَيْرٌ لَكُرْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الصف: ١١،١٠].

# الدرس الثالث والثلاثون في ابتداع اليهود في دينهم ما كان سببًا في وقوعهم في الشرك

صح - عن سهيل بن أبي سهيل - رحمه الله - قال : رآني الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب - رضي الله عنهم - عند القبر (۱) فناداني ، وهو في بيت فاطمة (۱) يتعشى ، فقال : هلم إلى العشاء ، فقلت : لا أريده ، فقال : ما لي رأيتك عند القبر ؟ قلت : سلمت على النبي ﷺ ، فقال : إذا دخلت المسجد فسلم ، ثم قال : إن رسول الله ﷺ قال : لا تتخذوا قبري عيداً (۱) ، ولا تتخذوا بيوتكم مقابر (۱) ، لعن الله اليهود اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ، وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث ما كنتم . ما أنتم ومن بالأندلس إلا سواء (۱) .

<sup>(</sup>١) أي عند قبر النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أي في بيت جدته فاطمة بنت رسول الله ﷺ .

<sup>(</sup>٣) العيد إذا كان اسمًا للمكان فالمراد به المكان الذي يُقصد فيه الاجتماع ، ويقصد للعبادة وغيرها . ينظر فتح المجيد ص٢٨٤ .

<sup>(</sup>٤) أي لا تعطلوا بيوتكم من الصلاة فيها والدعاء والقراءة ، فتشبه القبور التي لا يجوز تحري العبادة عندها . ينظر شرح السنة ٤/ ١٣٢ ، و ٢/ ٤١١ ، وفتح الباري ١/ ٥٢٩ ، وفتح المجيد ص٢٨٣ .

<sup>(</sup>٥) رواه سعيد بن منصور كما في الاقتضاء لشيخ الإسلام ابن تيمية ١/ ٣٠٣، ٣٠٣، وإسماعيل بن إسحاق في فضل الصلاة على النبي ﷺ (٣٠)، عن الدراوردي اخبرني سهيل ... فذكره . والدراوردي «صدوق سيء الحفظ»، وسهيل لم يوثقه سوى ابن حبان ١/ ٤١٩، وقال : « تابعي ، عابد» ، والحسن بن الحسن تابعي ،

# ٤ ٥ - وعن عائشة وعبدالله بن عباس - رضي الله عنهم - قـالا: لمـا نُـزل(١)

فالحديث مرسل.

ولهذا الحديث شواهد منها:

١ - حديث أبي هريرة مرفوعًا : « لا تجعلوا بيوتكم قبوراً ، ولا تجعلوا قبري عيداً، وصلوا على فإن صلاتكم علي تبلغني حيث كنتم » رواه أبو داود (٢٠٤٢) وإسناده حسن ، وقد حسنه الحافظ محمد بن عبدالهادي ، والحافظ ابن حجر ، وشيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب ، والشيخ عبدالرحمن بن حسن . ينظر فتح المجيد ص٢٨٣ ، ٢٨٥ .

٢ - حديث علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب أنه رأى رجلاً يجيء إلى فرجة
 كانت عند قبر النبي ﷺ فيدخل فيها فيدعو ، فنهاه . ثم روى عن أبيه عن جده
 مرفوعًا نحو حديث أبي هريرة . رواه أبو يعلى ١/ ٣٦١ ، ٣٦٢ ، رقم (٤٦٩) ،
 وإسماعيل ابن إسحاق (٢٠) . وحسنه الشبخ عبدالرحمن بن حسن في فتح المجيد ص ٢٨٥ .

٣ - حديث ابن عمر مرفوعًا : « اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ، ولا تتخذوهما قبوراً » رواه البخاري (٤٣٢) ، ومسلم (٧٧٧) .

٤ - حديث عائشة مرفوعًا : « لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم
 مساجد » يحذر ما صنعوا . ولولا ذلك لأبرز قبره غير أنه خشي أن يُتخذ مسجداً »
 رواه البخاري (٤٣٥) ، ومسلم (٥٢٩) .

وبالجملة فحديث الحسن بن الحسن ضعفه ليس قويًا ، فيتقـوى بهـذه الشـواهد ، فيرتقى إلى درجة الحسن لغيره . والله أعلم .

(١) أي لمًا نزلت المنية والوفاة برسول الله ﷺ ، ونزل به ملك الموت والملائكة الكرام لقبض روحه الشريفة ﷺ .

برسول الله على ، طفق (۱) يطرح خميصة (۲) له على وجهه ، فإذا اغتنام بها كشفها عن وجهه (۳) فقال ، وهو كذلك : « لعنة الله على اليهود والنصارى ، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد » يُحذر مثل ما صنعوا (۱) . قالت عائشة : ولولا ذلك الأبرز قبره (۵) ، غير أنه خشي (۱) أن يُتخَذ مسجداً » رواه البخاري ومسلم (۷) .

٥٥ - وعن جندب بن عبدالله - رضي الله عنه - قال : سمعت رسول

(١) أي جعل .

(٢) الخميصة : كساء له أعلام .

(٣) أي كشف الخميصة عن وجهه الشريف ﷺ.

- (٤) هذا من كلام الراوي ، والظاهر أنه من كلام عائشة رضي الله عنها فهي فهمت من قول النبي ﷺ لهذا القول في هذا الوقت : تحذير أمته من هذا الصنيع الذي كانت تفعله اليهود والنصارى في قبور أنبيائهم ، فإنه من الغلو في الأنبياء ، ومن أعظم الوسائل المفضية إلى الشرك .
- (٥) أي لولا ما كان يحذر من اتخاذ قبر النبي 雞 مسجداً لأبرز قبره 雞 وجعل مع قبور الصحابة في البقيع ، ولذلك دفن 雞 في حجرة أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها .
- (٧) صحيح البخاري كتاب الصلاة باب (٥٥) حديث (٤٣٥ ، ٤٣٦) ، وكتاب الجنائز باب ما جاء في قبر النبي ﷺ ، حديث (١٣٩٠) ، وصحيح مسلم كتاب المساجد باب النهي عن بناء المساجد على القبور ، حديث (٥٢٩ ، ٥٣١) .

الله على قبل أن يموت بخمس (۱) وهو يقول: « إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل (۲) ، فإن الله تعالى قد اتخذني خليلاً ، ولو كنت متخذاً من أمتي خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً ، ألا وإن مَن كان قبلكم يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد ، إنى أنهاكم عن ذلك » رواه مسلم (۳) .

### الفوائد والعبر:

في هذه الأحاديث تحذير عظيم من اتخاذ القبور مساجد، بالصلاة عندها، أو بناء المساجد عليها، أو قصد التعبد لله عندها لأن ذلك من أسباب عبادة القبور، ولذلك لما تساهل كثير من المسلمين في بناء المساجد على القبور أدى بهم ذلك في آخر الأمر إلى عبادة الموتى بالذبح تقربًا إليهم، أو بسؤالهم تفريج الكربات أو قضاء الحاجات أو بالسجود للقبر، وهذا كله من الشرك الأكبر المخرج من الملة، سواء كان ذلك مما يفعل عند قبر النبي على أو غيره.

واتخاذ القبور مساجد معصية صريحة للنبي على ودلالة على عدم محبة فاعل ذلك للنبي عليه الصلاة والسلام ، إذ كيف ينهي عنها على ويحرص على تحذير أمته منها فيؤكد تحريمها عند وفاته ويلعن فاعلها ثم ياتي من يخالف نهيه عنها ويرتكب ما حرمه وغلظ على فاعله تقليداً للجهال أو لشيخ أو مشائخ اخطؤا في فعلهم ، فيجب على المسلم البعد عن مثل هذه الأعمال لتحريمها ، ولخطرها وضررها .

<sup>(</sup>١) أي قبل أن يموت بخمس ليال .

<sup>(</sup>٢) أي أمتنع عن هذا أو أنكره ، والخلة فوق المحبة ، والخليسل هــو المحبــوب غايــة الحب ، مشتق من الخُلة ، بضم الخاء ، وهو تخلل المودة في القلب .

<sup>(</sup>٣) مسلم ، الموضع السابق ، (٥٣٢) .

### الدرس الرابع والثلاثون في أن من أسباب هلاك اليهود والنصارى اتخاذ آثار أنبيانهم أماكن للعبادة

٥٦ - عن المعرور بن سوید - رحمه الله - قال : خرجنا مع عمر فـــي
 حجة حجها ، فقرأ بنا في الفجر

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَنبِ ٱلْفِيلِ ﴾ و﴿ لِإِيلَفِ قُرَيْشٍ ﴾ .

فلما قضى حجه ورجع ، والناس يبتدرون (۱) ، فقال : ما هذا ؟ فقالوا: مسجد صلى فيه رسول الله ﷺ ، فقال : هكذا هلك أهل الكتاب ، اتخذوا آثار أنبيائهم بيعًا (۲) ، من عرضت له منكم فيه الصلاة فليصل ، ومَن لم تعرض له منكم فيه الصلاة فلا يصل (۳) .

الفوائد والعبر:

١ - مشروعية تخفيف القراءة في صلاة السفر .

(١) أي أن الناس الذين مع عمر يسرعون إلى مكان .

<sup>(</sup>٢) البيعة بالكسر : متعبد اليهود والنصارى . ينظر القاموس ، والمصباح لفظه « بيع » ، حاشية السندي على سنن النسائي ٢/ ٣٦٩ .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي شيبة في الصلاة: في الصلاة عند قبر النبي ﷺ وإتيانه ٢/ ٣٧٦، ٢ واسناده ٢٧٣ عن أبي معاوية، عن الأعمش، عن المعرور بن سويد ... فذكره. وإسناده صحيح، رجاله رجال الصحيحين، وقد صحح إسناده شيخ الإسلام ابن تيمية كما في مجموع الفتاوى ١٠/ ٤١٠، وقال الحافظ في الفتح ١/ ٥٦٩: «ثبت عن عمر ... » فذكره بنحوه. وصحح إسناده محققا زاد المعاد ١/ ٥٩ .

٢ - وجوب إنكار المنكر على كل من رآه .

٣- أنه لا يستحب للمسلم أن يقصد الأماكن التي تعبد فيها النبي عند مروره بها أو عند وجوده فيها وهو لم يقصدها على لذاتها ، كالمساجد السبعة التي عند الخندق على فرض صلاته فل أماكنها ، وكغار حراء ، وكجبل ثور وغيرها ، ولهذا ثبت عن نافع مولى ابن عمر أن عمر بن الخطاب بلغه أن ناساً يأتون الشجرة التي بويع تحتها فأمر بها فقطعت (۱۱) وروى البخاري عن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال : « رجعنا من العام المقبل فما اجتمع منا اثنان على الشجرة التي بايعنا تحتها ، كانت رحمة من الله » (۱۲) ، أي أن الله رحم المسلمين لما أخفى عليهم موضع الشجرة ، لئلا يعظمها بعض الجهال كما قال الحافظ ابن حجر الشافعي وغيره (۱۳) فهذا كله يدل على خطر جعل آثار النبي على كالأماكن التي صلى فيها دون فهذا كله يدل على خطر جعل آثار النبي كالأماكن التي صلى فيها دون النبي الغير ولد فيه - مع أن ذلك لم يثبت - أماكن للعبادة وإبرازها للناس ، وأن ذلك من أسباب الغلو فيها من قبل الجهال .

أما السفر إلى هذه الأماكن أو غيرها من المساجد أو البقاع الأخرى

<sup>(</sup>۱) رواه ابن سعد ۲/ ۱۰۰ ، وابن أبي شيبة ۲/ ۳۷۵ ، وابن وضاح (۱۰۵) . قــال فــي الفتح ۷/ ٤٤٦ : « وجدت عند ابن سعد بإسناد صحيح عن نافع ... » ، وهو كـمـــا قال .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٢٩٥٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر فتح الباري ٣/ ٦٦٠ .

غير المساجد الثلاثة ، فقد ورد فيه نص صريح عن من لا ينطق عن الهوى عن النهي عنه ، حيث قال : « لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد : المسجد الحرام ومسجدي هذا والمسجد الأقصى » رواه البخاري ومسلم (۱) ، وثبت عن ابن عمر - رضي الله عنهما - أنه سأله رجل عن السفر لزيارة الطور ، فقال : أما علمت أن النبي على قال : « لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد : المسجد الحرام ومسجدي هذا والمسجد الأقصى » ودع عنك الطور فلا تأته (۱) ، وثبت عن أبي بصرة الغفاري - رضي الله عنه - أنه أنكر على من سافر إلى الطور ، وأقره أبو هريرة - رضي الله عنه - (۱) . وإذا كان ورد نهي في قصد آثار النبي على المتعبد لله فيها فكيف بآثار وإذا كان ورد نهي في قصد آثار النبي على المتعبد لله فيها فكيف بآثار

غيره من الأولياء والصّالحين ، لاشك أنّ النهي عنها أشد والخطر في الغلو فيها أعظم .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (١١٨٩) ، وصحيح مسلم (١٣٩٧) .

<sup>(</sup>٢) رواه الأزرقي ٢/ ٦٥ وسنده حسن . وصححه الألباني في الجنائز ص٢٨٧ .

<sup>(</sup>٣) روى هذا الأثر : الإمام مالك ١/٩٠١ ، والطيالسي (١٣٤٨) ، وأحمد ٦/٧، ٣٩٧ ، والنسائي (١٤٢٩) . وسنده صحيح . وقد صححه الألباني في الإرواء (٩٧٠) .

### الدرس الخامس والثلاثون في شرك اليهود

٥٧ – عن ابن عباس – رضي الله عنهما – قال: قال رسول الله ﷺ:
 «ليس الخبر كالمعاينة ، إن الله عز وجل أخبر موسى بما صنع قومه في العجل فلم يُلق الألواح (١) ، فلما عاين ما صنعوا ألقى الألواح فانكسرت (١) .

٥٨ - وعن زيد بن حارثة - رضي الله عنه - قال : خرجت مع رسول الله عنه عنه - قال : خرجت مع رسول الله عنه عنه عنه أيام مكة (٣)، وهو مردفي، فلما كنا بأعلى مكة لقيه

<sup>(</sup>۱) قبل كانت هذه الألواح من جوهر ، وأن الله كتب فيها مواعظ وأحكامًا مفصلة مبينة للحلال والحرام ، وكانت هذه الألواح مشتملة على التوراة . قبال الله تعبالى فسي سبورة الأعبراف : ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا ﴾ الآبات إلى قوله تعالى : ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضْبَنَ أُسِفًا قَالَ بِعْسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدِي أَعْدِين أَعِقالُ فِي الآبات. وينظر تفسير ابن كثير لهذه الآبات .

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد ١/ ٢٧١ ، والبزار (٢٠٠) ، وابس عدي ٧/ ٢٥٩٦ ، وابس أبي حاتم في تفسير الآية (١٥٠) من سورة الأعراف ، وابن حبان (٦٢١٣ ، ٦٢١٣) ، والحاكم ٢/ ٣٨٠ من طريقين أحدهما صحيح ، عن أبي بشر ، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس . وإسناده صحيح ، رجاله رجال الصحيحين ، وقد صححه الحاكم ، ووافقه الذهبي ، وصححه أيضًا الشيخ شعيب الأرنؤوط في تعليقه على الإحسان ، والشيخ مقبل الوادعي في تعليقه على تفسير ابن كثير .

<sup>(</sup>٣) وكان ذلك في الجاهلية قبل مبعث النبي ﷺ .

زيد بن عمرو بن نفيل ، فحيًا أحدهما صاحب بتحية الجاهلية ، فقال له رسول الله على الله على الله قد شنفوك (۱) وكرهوك ؟» ، فقال : والله إن ذلك منهم لبغير ما ثائرة كانت مني إليهم إلا أني أراهم في ضلال ، فخرجت أبتغي هذا الدين ، حتى قدمت على أحبار خيبر (۲) ، فوجدتهم يعبدون الله ويشركون به ، فقلت : والله ما هذا بالدين الذي ابتغي ، فخرجت حتى قدمت على أحبار الشام ، فوجدتهم يعبدون الله ويشركون به ، فقلت : والله ما هذا بالدين الذي خرجت أبتغي ، فقال حبر من أحبار الشام : إنك لتسأل عن دين ما نعلم أحداً يعبد الله به إلا شخص بالجزيرة ، فخرجت حتى قدمت عليه ، فأخبرته بالذي خرجت [ له ] ، فقال لي : إن فخرجت حتى قدمت عليه ، فأخبرته بالذي خرجت [ له ] ، فقال لي : إن فغرجت حتى قدمت عليه ، فأخبرته بالذي خرجت أبتغي ملائكته ، وقد خرج في أرضك نبي ، أو هو خارج ، يدعو إليه ، قد طلع نجمه ، فلم أحس بشيء بعد (۱) يا محمد .

(١) أي أبغضوك.

<sup>(</sup>۲) وهم من اليهود .

<sup>(</sup>٣) أي لم أرّ هذا النبي الذي أخبر عنه هذا الحبر ، ولم أحس ببعثته .

القيامة أمة وحده »(١).

٥٩ - وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال : لما نزلت
 إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ (٢) أَنتُمْ لَهَا
 وَاردُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٨].

قال عبدالله بن الزبعرى (٣): أنا أخصم لكم محمداً (١) ، فقال:

(۱) رواه النسائي في الكبرى كما في التحفة (٣٧٤٤) ، وابن حبان وأبو نعيم كما في سيرة ابن كثير ٢/ ٢٧٣ ، والبيهقي في الدلائل ٢/ ١٢٦ ، وأبو يعلى ، رقم (٢٢١٧) ، والبزار كما في كشف الأستار في مناقب زيد بن عمرو (٢٧٥٣) ، والطبراني في الكبير ٥/ ٨٦ ، ٧٨ ، رقم (٣٦٦٤ – ٤٦٦٥) ، والحاكم في معرفة الصحابة ٣/ ٢١٦ ، ٢١٧ ، والذهبي في سير أعلام النبلاء في ترجمة زيد بن حارثة ١/ ٢٢٠ – ٢٢٢ من طرق بعضها صحيح عن محمد بن عمرو ابن علقمة ، عن أبي سلمة ، ويحيى بن عبدالرحمن بن حاطب ، عن أسامة بن زيد ، عن أبيه . وإسناده حسن ، رجاله ثقات عدا محمد بن عمرو ، وهو حسن الحديث ، وهو من رجال الصحيحين . وقد صححه الحاكم ، ووافقه الذهبي في التلخيص ، وقال في سيرته ص ٤٢ : «حديث حسن » ، وقال الهيثمي في المجمع ٩/ ٤١٨ : «رجال أبي يعلى والبزار وأحد أسانيد الطبراني رجال الصحيح ، غير محمد بن عمرو بن علقمة ، وهو حسن الحديث » .

(٢) أي وقود جهنم ، وحطبها . زبدة التفسير ص٤٣١ .

(٣) هو عبدالله بن الزبعرى بن قيس القرشي السهمي ، كان من أشعر قريش ، وكان شديداً على المسلمين ، ثم أسلم في الفتح - رضي الله عنه - . ينظر الإصابة ٢ / ٣٠٠ .

(٤) أي أغلبُه في الخصومة .

يا محمد أليس فيما أنزل الله عليك

﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ آللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَاردُونَ ﷺ ﴾ ؟

قال: « نعم » ، قال : فهذه النصارى تعبد عيسى ، وهذه اليهود تعبد عزيراً ، وهذه بنو تميم تعبد الملائكة ، فهؤلاء (١) في النار ؟ فأنزل الله عز وجل:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَىٰ أَوْلَتِبِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ (٢) ﴾ (٣).

ورواه الطحاوي في مشكل الآثار ٣/ ١٥، ١٦، رقم (٩٨٦) عن عبيد بن رجال ، حدثنا الحسن الحلواني ، حدثنا يحيى بن آدم ، حدثنا أبو بكر بن عياش ، عن عاصم ، عن أبي رزين ، عن أبي يحيى ، عن ابن عباس بنحوه مطولاً . ورجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن ، عدا شيخ الطحاوي ، فقد روى عنه جمع ولم يوثق . وأبي يحيى وهو مصدع ، فقد وثقه العجلي ص٤٢٩ ، وذكره ابن حبان في الثقات ٥/ ٨٤ ، وقال عمار الدهني : كان عالمًا بابن عباس ، وهو من رجال مسلم . وذكره ابن حبان أيضًا في المجروحين ، وقال : «كان يخالف الأثبات في الروايات وينفرد بالمناكير » . ينظر تهذيب التهذيب ١٥٧ / ورواه الواحدي في

<sup>(</sup>١) أي هؤلاء الذين عُبدُوا : عيسى وعُزير والملائكة .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء (١٠١) ، والمعنى : أن الذين سبقت لهم من الله الخصلة الحسنى ، وهي السعادة ، فعملوا بعمل أهمل الجنة أولئك عن جهنم مُبعَدُون . تفسير الجلالين ص ٣٣٠ ، وزيدة التفسير ص ٣٦١ .

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الكبير (١٢٧٣٩) حدثنا معاذ بن المثنى ، ثنا علي بن المديني ، ثنا يحيى بن آدم ، عن أبي بكر بن عباش ، عن عاصم بن بهدلة ، عن أبي رزين ، عن ابن عباس . وإسناده حسن ، رجاله ثقات عدا أبي بكر بن عباش وعاصم ، وحديثهما حسن .

#### الفوائد والعبر :

ان اليهود أصحاب نفوس خبيثه تميل إلى الشرك والكفر ، فقد وقعوا في الشرك في عهد نبيهم موسى عليه السلام لما غاب عنهم أربعين

أسباب النزول في سورة الأنبياء (٦٣٨) من طريق يحيى بن نوح عن أبي بكــر بـن
 عياش به كما في الرواية السابقة .

ورواه الطبراني في الكبير (١٢٧٤٠) من طريق سفيان الثوري وشيبان عـن عـاصـم به مختصراً مع اختلاف في بعض المواضع .

ورواه الإمام أحمد (٢٩٢١ تحقيق شاكر) ، والطحاوي (٩٨٧) ، والواحــدي في أسباب النزول في سورة الزخرف (٤٨٣) من طريق شيبان ، عن عاصم به كما في الرواية السابقة .

ورواه ابن أبي حاتم في تفسير سورة الزخرف ، الآية (٥٧) من طريق شيبان ، عــن عاصم ، عن أبي أحمد مولى الأنصار ، عن ابن عباس .

ورواه الطحاوي (٩٨٨) ، وابن مردويه كما في تفسير ابن كثير - سورة الأنبياء - من طريق إبراهيم بن محمد بن عرعرة ، حدثنا يزيد بن أبي حكيم ، حدثنا الحكم بن أبان ، عن عكرمة عن ابن عباس بنحو الرواية الأولى دون ذكر أسماء الذين عبدوا المسيح وعزيراً والملائكة . وإسناده حسن .

ورواه الحاكم في التفسير ٢/ ٣٨٤ ، ٣٨٥ من طريق يزيد النحوي ، عن عكرمــة ، عن ابن عباس بنحوه مختصراً . وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي .

ورواه ابن جرير في تفسيره في تفسير سورة الأنبياء ، والطحاوي (٩٨٥) من طريق أبي كدينة ، عن عطاء بن السائب ، عن سعيد بن جبير عن ابن عباس مختصراً . وإسناده ضعيف وبالجملة فإن الرواية الأولى تتقوى بالروايات التي بعدها ، فترتقي إلى درجة الصحة . وقد صححه بمجموع طرقه الشيخ مقبل الوادعي في الصحيح المسند من أسباب النزول ص١٥٣٠ .

ليلة فقط مع وجود نبي الله ورسوله هارون بينهم ونهيه لهم عن ذلك ، ومع ذلك صنعوا عجلاً من حلي ثم أخذوا يعبدونه في هذا الوقـت حتى رجع إليهم موسى عليه السلام .

٢ - إثبات أن اليهود والنصارى منذ ما قبل بعثة النبي ﷺ إلى يومنا هذا كلهم مشركون ، فمن اعتقد أنهم على حق أو شك في كفرهم فقد وقع في الكفر المخرج من الملة ، بل المسلم يدعو الله عند قراءت للفاتحة في اليوم عدة مرات أن يجنبه طريق اليهود المغضوب عليهم وطريق النصارى الضالين.

٣ - إثبات أن كثيراً من مشركي العرب كانوا يعبدون الملائكة ، فالأصنام التي كان يعبدها مشركوا الجاهلية إنما هي تماثيل إما للملائكة أو لبعض الصالحين كاللات وغيره ، وكانوا يتقربون إليها بالعبادة كالذبح لها والسجود لها لتشفع لهم بزعمهم عند الله تعالى ، كما قال تعالى مخبراً عن حالهم وعن قولهم :

﴿ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّيثُ ٱلْجَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ٓ أَوْلِيَآ ءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَىٓ ﴾ [الزمر: ٣] .

وكانوا يتمسحون بها طلباً للبركة ، وهذا ما فعله الرافضة المتسبون إلى التشيع ففعلوا مع الصالحين أحياء أو مع قبورهم ما كان يفعله أهل الجاهلية مع أصنامهم من الذبح لهم أو السجود لهم أو التمسح بهم طلباً للبركة ، وقد قلدهم كثير من المسلمين المنتسبين إلى السنة في بعض أفعالهم جهلاً منهم وظناً بأنها أمور مشروعة ونافعة ، مع أنها كلها إما كفر وإما وسيلة توصل إليه .

وهذا غير مستغرب على مذهب الشيعة من الرافضة وغيرهم الذي

أسسه ابن سبأ اليهودي الذي أظهر الإسلام، ليعيد بعض المسلمين إلى الشرك وليحارب الإسلام عن طريق التشيع، فهو وأمثاله قد عجزوا عن حرب الإسلام علناً فلجئوا إلى التستر بالتشيع لآل البيت ليحاربوا الإسلام باسم الإسلام، ولذلك تجد الرافضة يسبون جميع الصحابة ولا يستثنون منهم إلا نفراً قليلاً، ويقدحون في القرآن لأنه نقله الصحابة، وهم في زعمهم مرتدون، فيرون أن القرآن الموجود محرف، وأن الصحابة حرفوه وحذفوا بعضه، وأن ثلاثة أرباعه موجود في السرداب في كربلاء في العراق وسيخرج به مهديهم المنتظر إلى آخر ما هو موجود في كتبهم المعتمدة عند متقدميهم ومتأخريهم كالخميني وغيره، كما أنهم لا يعملون بالسنة التي نقلها الصحابة، وهم في كثير من الأحيان وبالأخص حينما يقابلون أهل السنة ينكرون هذه الأمور كلها؛ لأن من عقيدتهم « التقيئة » يقابلون أهل السنة أنهم مثلهم وأن الفرق بينهم وبينهم يسير كذباً ونفاقاً.

٤ - أن أهل الكفر والضلال يجادلون بالباطل مع معرفتهم للحق ،
 فهذا ابن الزبعري قال ما قال مع أن « ما » في الآية لغير العاقل ، فلا يدخل فيها من ذكر من الصالحين .

## الدرس السادس والثلاثون في تحاكم اليهود إلى الكُهّان وطلبهم أن يجعل لهم إلاة سوى الله تعالى

١٠ - عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال : كان أبو بردة (١٠) الأسلمي كاهنا يقضي بين اليهود فيما يتنافرون إليه (٢) ، فتنافر إليه ناس من المسلمين فأنزل الله عز وجل :

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى ٱلطَّغُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ بِهِ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْاْ إِلَىٰ مِن وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْاْ إِلَىٰ مِن اللهِ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ مَا أَنزَلَ ٱللهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ فَكَيْفُ إِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ وَلَا أَنزَلَ ٱللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ فَكَيْفُ إِذَا أَصَبَتَهُم مُصِيبَةً بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمُّ جَآءُوكَ مَخَلِفُونَ بِٱللَّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلّا إِحْسَننَا وَتَوْفِيقًا ﴾ [النساء: ١٠ - ١٢] (٣).

(١) في بعض الروايات « أبو برزة » بالزاي ، قال الحافظ في العجاب : « وهذا - يعني أبا بردة - أولى ، فما أظن أبا برزة الأسلمي الصحابي المشهور إلا غير هذا الكاهن » .

<sup>(</sup>٢) أي فيما يتحاكمون إليه فيه . القاموس ٢/ ١٤٦ .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥٥٤٧) ، والطبراني في الكبير ١١ / ٣٧٣ ، (١٢٠٤٥) ، والحسن بن سفيان كما في العجاب ٢/ ٩٠٠ ، ومن طريقه الواحدي في أسباب النزول (١٣٣) من طريق أبي اليمان ، ثنا صفوان ، عن عكرمة ، عن ابن عباس . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات رجال مسلم . وقد صحح إسناده السيوطي في الدر المنثور ٢/ ٥٨٠ ، وجود إسناده الحافظ ابن حجر في الإصابة في ترجمة أبي بردة ٤/ ١٩ ، وقال الهيثمي ٧/ ٦ : « رجاله رجال الصحيح » .

الله عنه - قال : خرجنا مع رسول الله عنه - قال : خرجنا مع رسول الله عنه قبل حنين ، ونحن حديثو عهد بكفر ، وللمشركين سدرة يعكفون حولها وينوطون بها أسلحتهم وأمتعتهم ، يقال لها : ذات أنواط (١) ، فمررنا بسدرة ، فقلنا : يا رسول الله ، اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط ، فقال رسول الله أكبر ، هذا كما قالت بنو إسرائيل :

﴿ ٱجْعَل لَّنَاۤ إِلَهًا كَمَا لَهُمۡ ءَالِهَة ۗ ﴾ [الأعراف: ١٣٨] .

ثم قال : « إنكم قوم تجهلون ، لتركبن سنن من كان قبلكم  $^{(4)}$  .

#### الفوائد والعبر:

١ - بيان إعراض اليهود عن التحاكم إلى شرع الله وتحاكمهم إلى
 الكهنة الذين يستعملون الجن والشياطين .

٢ - أن التحاكم إلى غير شرع الله سواء أكان إلى الكهان والشياطين أم إلى عادات القبائل أم إلى القوانين الوضعية المأخوذة عن اليهود والنصارى فيه تشبه باليهود ، وهو من أعمال الكفار والمنافقين التي حرمها الاسلام (٣).

<sup>(</sup>۱) معنى ينوطون : يعلقون . وذات أنواط : اسم لشجرة بعينها . ينظر الصحاح والنهاية مادة ( نوط ) .

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام الشافعي في السنن المأثورة (٤٠٠) ، وعبدالرزاق (٢٠٧٦٣) ، وأحمد ٥/ ١٨٠ ، والترمذي (٢١٨٠) ، وابن حبان (٦٧٠٢) وغيرهم . وسنده صحيح ، رجاله رجال الصحيحين .

<sup>(</sup>٣) ينظر : رساله « تسهيل العقيدة » الفصل الأول من الباب الأول .

٣ - أن التبرك بالأشجار وغيرها من المخلوقات من أعمال الكفار التي حرمها النبي ﷺ .

٤ - في هذا الحديث معجزة من معجزات نبينا محمد ﷺ ، حيث أنه أخبر أن هذه الأمة ستعمل مثل ما عمل من قبلها من الكفار، ومن ذلك مــــا طلبه حدثاء العهد بالإسلام من الصحابة كما في حديث أبي واقد السابق وأنكره النبي ﷺ من التبرك المحرم ، فمن أمة الإسلام من تبرك بالأشجار ، ومنهم من تبرك بالأحجار ، كالذين يتبركون بجبل عرفات أو بجبل حراء أو بجبل ثور أو بغيرها ، ومنهم من يتبرك بالجدران ، كجــدران مقبرة البقيع وجدران مقبرة شهداء أحد وجدران الحجرة المبنية على قبر النبي ﷺ وجدران الكعبة المشرفة، وغيرها ، ومنهم من يتبرك بالمشايخ والصالحين بالتمسح بهم أو بالشرب بعدهم ونحو ذلك ، وكل هذا وما يشبهه من الأمور المحرمه في دين الله تعالى ؛ لأنه من البدع التي لا دليل عليها ، وقد روى البخاري ومسلم عن عمر بن الخطاب أنه قبل الحجر الأسود - يعنى في طوافه - ثم قال : « إني أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع ، ولـولا أنـي رأيت رسول الله ﷺ يقبلك ما قبلتك » ، فإذا كان الحجر الأسود لا يتبرك به ، وإنما يقبل أو يستلم اتباعــأ للنبى ﷺ فكيف بغيره من الأحجار أو غيرها .

## الدرس السابع والثلاثون في بعض الأخبار الدالة على كذب اليهود

الله ﷺ : « إن بنى إسرائيل لما هلكوا قصوا »(١) .

17 - وعن نافع عن ابن عمر - رضي الله عنهما - أن اليهود جاؤوا إلى رسول الله ﷺ فذكروا له أن رجلاً منهم وامرأة زنيا ، فقال لهم رسول الله ﷺ : « ما تجدون في التوراة في شأن الزنا ؟ » فقالوا : نفضحهم ويُجلدون ، فقال عبدالله بن سلام : كذبتم إن فيها الرجم ، فأتوا بالتوراة فنشروها فجعل أحدهم يده على أية الرجم ، ثم جعل يقرأ ما قبلها وما بعدها ، فقال له عبدالله بن سلام : ارفع يدك ، فرفعها فإذا فيها آية الرجم ، فقالوا : صدق يا محمد فيها آية الرجم ، فأمر بهما رسول الله ﷺ فرجما ، فقال عبدالله بن عمر : فرأيت الرجل يحني على المرأة يقيها الرجم (٢) » . وواه البخاري ومسلم (٣) .

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير ٤/ ٨٠ ، رقم (٣٧٠٥) ، وأبو نعيم في الحليـة ٢٦١ ٪ ٣٦١ بإســناد حسن . وقد توسعت في تخريجه في مقدمة الرسالة الأولى من هذه المجموعة .

<sup>(</sup>٢) أي أن اليهودي الذي زنا بالمرأة لما رُجم هو وأياها بالحجارة انحنى ومال فوق المرأة لتقع الحجارة فيه ولا تصيب المرأة ، وذلك من حبه لها .

<sup>(</sup>٣) البخاري: الحدود ، باب أحكام أهل الذمة (٦٨٤١) ، التوحيد (٧٥٤٣) ، ومسلم: الحدود ، باب رجم اليهود (١٦٩٩) ، ورواه مسلم أيضًا في الموضع السابق من طريق عبيدالله عن نافع .

ورواه أبو داود من طريق زيد بن أسلم عن ابن عمر ، قال : أتى نفر من يهود فدعوا رسول الله ﷺ إلى القف (۱) ، فأتاهم في بيت المدراس (۲) فقالوا : يا أبا القاسم : إن رجلاً منا زنى بامرأة فاحكم ، فوضعوا لرسول الله ﷺ وسادة فجلس عليها ، ثم قال : « ائتوني بالتوراة » فأتي بها ، فنزع الوسادة من تحته فوضع التوراة عليها، ثم قال : « آمنت بك وبمن أنزلك »، ثم قال : « ائتوني بأعلمكم » ، فأتي بفتى شاب ، ثم ذكر قصة الرجم بنحو حديث نافع (۲) – أي بنحو الرواية السابقة – .

7٣ - وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال : « بلغ عبدالله بن سلام مقدم رسول الله ﷺ المدينة ، فأتاه وقال : إني سائلك عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبي : ما أول أشراط الساعة ؟ وما أول طعام يأكله أهل الجنة ؟ ومن أي شيء ينزع الولد إلى أبيه ؟ ومن أي شيء ينزع إلى أخواله (١) ؟ فقال رسول الله ﷺ : خبرني بهن آنفًا جبريل ، قال : فقال عبدالله بن سلام: ذاك عدو اليهود من الملائكة ، فقرأ (٥) هذه الآية :

<sup>(</sup>١) « القف » اسم واد من أودية المدينة . ينظر جامع الأصول ٣/ ٥٤٥ .

<sup>(</sup>٢) « المدراس » موضع الدرس والقراءة . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٣) هذه الرواية أخرجها أبو داود - كما سبق - في الحدود ، باب في رجم اليهوديين (٣) هذه الرواء (٤٤٤٩) ، وإسناده حسن ، وقد حسنها الشيخ محمد ناصر الدين في الإرواء (١٢٥٣)

<sup>(</sup>٤) أي متى يشبه الولد أباه ، ومتى يشبه أخواله . ينظر جامع الأصول ١١/ ٣٨٣ .

<sup>(</sup>٥) يعني النبي ﷺ .

﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِّجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ، نَزَّلَهُ، عَلَىٰ قَلْبِكَ ﴾ [البقرة: ٩٧].

فقال رسول الله ﷺ: «أما أول أشراط الساعة (۱): فنار تحشر الناس من المشرق إلى المغرب ، وأما أول طعام يأكله أهل الجنة : فزيادة كبد الحوت (۲) ، وأما الشبه في الولد : فإن الرجل إذا غُشي المرأة فسبقها ماؤه كان الشبه له، وإذا سبقت كان الشبه لها (۳) ، قال : أشهد أنك رسول الله، ثم قال : يا رسول الله ، إن اليهود قوم بُهت (١) ، فإن علموا بإسلامي قبل أن تسألهم بهتوني عندك ، فجاءت اليهود ودخل عبدالله البيت ، فقال رسول الله ﷺ : أي رجل فيكم عبدالله بن سلام ؟ قالوا : أعلمنا ، وابن أعلمنا ، وأخيرنا ، وابن أخيرنا ، فقال رسول الله ﷺ : أفرأيتم إن أسلم عبدالله ؟

<sup>(</sup>۱) أي أول علاماتها الكبرى المتصلة بها أو القريبة منها ، وهي نار تخرج من قعر عدن تحشر الناس أحياء إلى الشام . ينظر شرح الطيبي لمشكاة المصابيح ، باب أشراط الساعة ١١٧/١ ، وياب العلامات بين يدي الساعة ١١٧/١ ، وصحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الرقاق ، باب (٤٠) ، وياب الحشر ١١/٣٥٧ – ٣٥٧ ، و ٧٧٣ – ٣٨٢ ، وصحيح مسلم مع شرحه للنووي ، كتاب الجنة ١٩٤/١٩ ، ١٩٤ ، وكتاب الفتن ١٨/٧٧ – ٣٠٠ .

 <sup>(</sup>۲) قال الحافظ في الفتح ٧/ ٢٧٣: « الزيادة هي : القطعة المنفردة المعلقة في الكبـد،
 وهي في المطعم في غاية اللذة ، ويقال : إنها أهنأ طعام وأمرؤه» .

<sup>(</sup>٣) إي إذا جامع الرجل المرأة فأنزل قبلها أشبه الولد ، أباه ، وإن أنزلت المرأة قبله أشبه الولد أمه أو بعض أقاربها . وفي المسالة تفصيل ذكرته عند الكلام على حديث ثوبان ، وهو مخرج في هذه الرسالة تحت رقم (١٤٨) .

<sup>(</sup>٤) أي أهـل كـذب ، وفـي الروايـة الأخـرى : « إنهــم قـوم بهـت أهـل غـدر وكـذب وفجور». ينظر فتح الباري ٧/ ٢٥٣ ، ٢٧٢ ، وجامع الأصول ٧/ ٣٨٣ .

قالوا: أعاذه الله من ذلك ، قال: فخرج عبدالله إليهم فقال: أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً رسول الله ، فقالوا: شرنا وابن شرنا ، ووقعوا فيه (١) ، قال - يعني ابن سلام - : هذا الذي كنت أخاف يا رسول الله . أخرجه البخاري (٢) .

#### الفوائد والعبر:

١ - أن الكذب - وهو من الأخلاق السيئة - قد تــاصل لــدى اليهــود ،
 واستمرؤوه ، حتى أصبحوا ينسجون القصص الكاذب .

وقد اجترأ اليهود على نسبة كثير من قصصهم إلى بعض أنبياء الله تعالى ، فنسبوا إلى سليمان وغيره من أنبياء الله عليهم السلام ، أكاذيب وحكايات باطلة لا تليق بأنبياء الله تعالى ، وقد تسرب بعض هذه القصص الاسرائيلية الباطلة إلى بعض كتب المسلمين ، فينبغي التنبه لذلك وألا يُنقَل من قصصهم إلا ما لا يتعارض مع شرع الله تعالى .

وقد تفنن اليهود في هذه الأزمان في ترويج كذبهم عن طريق وكالات الأنباء العالمية التي يمتلكونها ، فإذا أرادوا الإساءة إلى شخص أشاعوا إشاعات كاذبة ضده لتشويه سمعته ، وإذا أرادوا رفعة شخص أشاعوا إشاعات كاذبة في مدحه ، وهكذا يصنعون مع الدول والشعوب .

<sup>(</sup>١) أي أخذوا في شتمه وسبه .

<sup>(</sup>۲) ينظر صحيح البخاري مع الفتح ، أول كتاب أحاديث الأنبياء ٦/ ٣٦٢ ، رقم (٣٣٢٩) ، وكتاب (٥١) // ٢٧٢ ، رقم (٣٩٣٨) ، وكتاب الأنصار ، باب (٥١) // ٢٧٢ ، رقم (٤٤٨٠) . التفسير ، باب قوله ( مَن كان عدواً لجبريل ) ٨/ ١٦٥ ، رقم (٤٤٨٠) .

٢ - جرأة اليهود على الكذب وعدم حيائهم من أن يظهر الناس على كذبهم حتى أصبحوا يكذبون فيما يجزم من كان يسمع كلامهم بكذبهم، وهذا فيه زيادة على الكذب: خسة وقلة حياء، وبهذا وغيره مما سبق ومما سيأتي يعلم أن اليهود قد جمعوا خصال الشر واللؤم جميعها - نسأل الله السلامة والعافية.

### الدرس الثامن والثلاثون في بقية الأخبار الدالة على كذب اليهود

7٤ – عن ابن عمر - رضي الله عنهما - أن زيد بن عمرو بن نفيل خرج إلى الشام يسأل عن الدين ويتبعه (١) ، فلقي عالمًا من اليهود فسأله عن دينهم ، فقال : إني لعلّي أن أدين دينكم فأخبرني ، فقال : لا تكون على ديننا حتى تأخذ بنصيبك من غضب الله (٢) . قال زيد : ما أفر إلا من غضب الله ، ولا أحمل من غضب الله شيئًا ، أبداً وأنّى استطيعه (٣) ؟ فهل تدلني على غيره ؟ قال : ما أعلمه إلا أن يكون حنيفًا . قال زيد : وما الحنيف ؟ قال : دين إبراهيم ، لم يكن يهوديًا ولا نصرانيا ولا يعبد إلا الله . فخرج زيد فلقي عالمًا من النصارى، فذكر مثله ، فقال : لن تكون على ديننا حتى

<sup>(</sup>۱) أي أن زيداً - وكان من الموحدين في الجاهلية - خرج في الجاهلية من مكة إلى الشام يبحث عن الدين الحق ، وكان قد استنكر وعاب ما عليه المشركون من عبادة الأصنام ، وقد توفي قبل مبعث النبي ﷺ بيسير ، كما سبق في الحديث (٥٨) .

 <sup>(</sup>۲) والحق أن من كان منهم عنده علم ويقي على الشرك ، أو كان بعد مبعث النبي ﷺ
 ولم يتبعه ، أنه مغضوب عليه مطلقًا ، مخلد في النار لا يخرج منها .

<sup>(</sup>٣) أي أنني لن أستطيع حمل شيء من غضب الله تعالى ، وفي رواية « وأنا أستطيع ذلك » ، والمعنى : لن أحمل شيئًا من غضب الله وأنا أقدر على عدم حمله . ينظر الفتح ٧/ ١٤٥ . والغضب صفة من صفات الله تعالى ، نؤمن بها ولا نؤولها بإرادة إيصال العقاب أو غير ذلك كما قال المؤولة ، بل نؤمن بأنها صفة حقيقية لله تعالى لا تشبه صفات المخلوقين .

تأخذ بنصيبك من لعنة الله (۱) ، قال : ما أفر إلا من لعنة الله ، ولا أحمل من لعنة الله ولا من غضبه شيئًا أبداً ، وأنّى أستطيع ؟ فهل تدلني على غيره ؟ قال: ما أعلمه إلا أن يكون حنيفًا، قال : وما الحنيف ؟ قال : دين إبراهيم، لم يكن يهوديًا ولا نصرانيًا ولا يعبد إلا الله . فلما رأى زيد قولهم في إبراهيم - عليه السلام - خرج، فلما برز رفع يديه فقال : اللهم إني أشهدك أني على دين إبراهيم . رواه البخاري (۱) .

70 – وعن ابن عباس ، قال : لما قدم كعب بن الأشرف مكة قالت قريش : نحن أهل السقاية والسدانة (٢) ، وأنت سيد أهل يثرب ، فنحن خير أم هذا الصُّنيبرُ المنبتر من قومه (١) يزعم أنه خير منا ؟ فقال : أنتم خير منه ، فنزل على رسول الله ﷺ :

﴿ إِن شَانِعَكُ (٥) هُوَ ٱلْأَبْتَرُ ﴿ ﴾، ونزلت: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>١) والحق أن مَن مات منهم على الشرك أو كان بعد مبعث النبي ﷺ ولـم يتبعـه أنـه مطرود من رحمة الله مخلد في النار لا يخرج منها .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: مناقب الأنصار، باب حديث زيد بن عمرو (٣٨٢٧).

<sup>(</sup>٣) السقاية : هي ما كانت قريش تسقيه الحجاج من الزبيب المنبوذ في الماء . والسدانه : هي خدمة الكعبة وتولي أمرها ، وفتح بابها وإغلاقه . ينظر النهاية ٢/ ٣٥٥ ، ٣٨١ .

<sup>(</sup>٤) الصنيبر : تصغير صنبور ، وهو الأبتر الذي لا ولد له . ينظر النهاية ٣/ ٥٥ .

<sup>(</sup>٥) شانؤك : مبغضك ، ومبغض ما جئت به من الحق والنــور . الأبــتر : الأقــل الأذل المنقطع ذكره . ينظر تفسير ابن كثير .

أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْحِبْتِ وَٱلطَّعْفُوتِ (١) وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَتُولًا هَتُولًا مَ أُولَتِبِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ وَمَن يَلْعَن ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ، نَصِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ٥١ ، ٥٢](٢) .

(۱) الجبت : السحر . والطاغوت : كل من عبد من دون الله ، من الأصنام ونحوها ، وكل من عبد من المكلفين وهو راض ، كالجن والسحرة وغيرهم . ينظر تفسير ابن كثير .

(۲) رواه الإمام أحمد كما في تفسير ابن كثير ، تفسير الآية (٥٢) من سورة النساء ، والنسائي في تفسيره ٢/ ٥٦٠ ، رقم (٧٢٧) ، وابن حبان كما في الإحسان في التاريخ ، باب كتب النبي على ٤٥٣٤ / ٤٥٣٤ ، رقم (٢٥٧٢) ، والطبري في تفسير سورة النساء ، وفي تفسير سورة الكوثر عن ابن أبي عدي ، قال : أخبرنا داود بن أبي هند ، عن عكرمة ، عن ابن عباس . ورجال ثقات ، رجال الصحيحين ، عدا ابن أبي هند ، وهو ثقة من رجال مسلم ، وروى له البخاري تعليقاً .

وقد صححه شعيب الأرنؤوط في تعليقه على الإحسان ، وعبدالقادر الأرنؤوط في تعليقه على فتح المجيد ص٢٩٣ ، وصححه كذلك محققا تفسير النسائي .

ورواه البزار كما في كشف الأستار ، كتاب التفسير ٣/ ٨٣ ، (٢٢٩٤) من طريق يحيى بن راشد « ضعيف » كما يحيى بن راشد « ضعيف » كما في التقريب ، وقال الحافظ ابن كثير : « وهو إسناد صحيح » .

ورواه الطبراني في الكبير ١١/ ٢٥١ ، رقم (١١٦٤٥) بنحوه من طريق عمرو بن دينار عن عكرمة . قال في المجمع ٧/ ٦ : « فيه يونس بن سليمان الحمال ، ولم أعرفه ، وبقية رجاله رجال الصحيح » .

ورواه ابن جرير من طريقين عن داود عن عكرمة مرسلاً ، ورواه ابن أبي حاتم كما في تفسير ابن كثير ، والواحدي (٣١٩) من طريق عمرو بن دينار عن عكرمة مرسلاً .

77 - وعن عبدالرحمن بن سابط قال: دخلت على حفصة ابنة عبدالرحمن فقلت: إني سائلك عن أمر وأنا استحيي أن أسألكِ عنه ، فقالت: لا تستحي يا ابن أخي ، قال: عن إتيان النساء في أدبارهن ؟ قالت: حدثتني أم سلمة أن الأنصار كانوا لا يجبون النساء وكانت اليهود تقول: إنه من جبى امرأته كان ولده أحول ، فلما قدم المهاجرون المدينة نكحوا في نساء الأنصار فجبوهن ، فأبت امرأة أن تطيع زوجها فقالت لزوجها: لن تفعل ذلك حتى آتي رسول الله ﷺ ، فدخلت على أم سلمة ، فذكرت ذلك لها فقالت: اجلسي حتى يأتي رسول الله ﷺ ، فلما جاء رسول الله ﷺ استحت الأنصارية أن تسأله، فخرجت ، فحدثت أم سلمة رسول الله ﷺ فقال: « ادعى الأنصارية » فلاعيت فتلا عليها هذه الآية :

﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَىٰ شِقْتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] صمامًا واحداً (٢) « رواه الإمام أحمد (٣) .

وقد أعل الشيخ مقبل الوادعي في تعليقه على ابن كثير الرواية المتصلة بالروايات
 المرسلة . وقال الحافظ ابن كثير بعد ذكره لرواية ابن أبي حاتم : « وقد روي من غير وجه عن ابن عباس وجماعة من السلف » .

وله شاهد رواه الواحدي (٣٢٠) عن قتادة مرسلاً .

<sup>(</sup>١) التجبية: أن ينكب الإنسان على وجهه، باركًا على ركبتيه. ينظر جامع الأصول ٢/ ٤٠.

 <sup>(</sup>٢) المعنى أن للزوج أن يأتي زوجته في صمام واحد وهو الفرج وحده على أي حال شاء،
 مقبلة أو مدبرة أو مستلقية ، ما دام ذلك في الفرج ، ولا يجوز إتيانها في اللبر

<sup>(</sup>٣) في المسند ٦/ ٣٠٥ عن عفان ، ثنا وهيب ، ثنا عبدالله بن خثيم ، عن عبدالرحمـن بن سابط ... فذكره . وإسناده حسن ، رجاله ثقات ، رجال مسلم عدا ابن خثيم ،

#### الفوائد والعبر :

١ - إثبات كذب اليهود والنصارى بنسبتهم إلى دين الله ما ليس منه .

٢ -- بيان أنه كان هناك من هو موحد في الجاهلية حتى قرب مبعث النبي على ، وأن من اجتهد من أهل الجاهلية في طلب الدين الحق استطاع معرفته على وجه الإجمال واستطاع الثبات عليه .

٣ - أن للزوج أن يجامع زوجته على أي هيئة أراد إذا كان ذلك في
 قبلها .

٤ - تحريم إتيان الزوجة في دبرها .

= فهو « صدوق » ، وهو من رجال مسلم أيضًا .

وله شاهد آخر من حديث ابن عباس في أن اليهود كانوا لا يأتون النساء إلا على حرف ، وأن الأنصار كانوا يقتـدون بهـم ... إلـخ . رواه أبـو داود (٢١٦٤) ، والحاكم في آخر كتاب النكاح وفي التفسير ١/ ١٩٥ ، ٢٧٩ ، وسنده حسن .

# الدرس التاسع والثلاثون في ظلم اليهود ونزع الرحمة من قلوبهم

7۷ – عن أنس بن مالك – رضي الله عنه – أن جارية وجد رأسها قد رُضُ<sup>(۱)</sup> بين حجرين ، فسألوها : مَن صنع هذا بك ؟ فلان ؟ فلان ؟ حتى ذكروا يهوديًا ، فأومت برأسها<sup>(۲)</sup> ، فأخذ اليهودي فأقر ، فأمر به رسول الله عنه أن يُرض رأسه بالحجارة . رواه البخاري ومسلم<sup>(۳)</sup> .

وفي رواية لمسلم: أن رجلاً من اليهود قتل جارية من الأنصار على حلي لها<sup>(1)</sup> ، ثم القاها في القليب ، ورضخ<sup>(٥)</sup> رأسها بالحجارة ، فأخذ فأتي به رسول الله ﷺ ، فأمر به أن يُرجَم حتى يموت ، فرُجم حتى مات<sup>(١)</sup>.

من عبدالله بن عباس قال: حدثني سلمان الفارسي حديثه من فيه قال : كنت رجلاً فارسيًا من أهل أصبهان من أهل قرية منها يقال لها

<sup>(</sup>١) الرض: دق الشيء بين حجرين . ينظر جامع الأصول . ٢٦٣/١٠ .

<sup>(</sup>٢) أي خفضت راسها إلى أسفل ، إشارة إلى أن هذا اليهودي هـو الـذي رضُّ رأسها بالحجارة ، ولم تتكلم لأنها لا تستطيع الكلام ، وكانت فـي آخـر أتفاسها ، ولـم تخرج روحها بعد ، ثم ماتت بعد ذلك كما في الرواية الأخرى .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري مع الفتح ، كتـاب القصـاص ، رقـم (٦٨٧٦ ، ٦٨٧٧ ، ٦٨٧٧ ، ٢٨٧٤ ، ٢٨٨٤ ، ٦٨٨٤ ، ٦٨٨٤ ، وصحيح مسلم ، كتاب القسـامة ، بـاب ثبـوت القصـاص في القتل بالحجر ٣/ ١٣٠٠ ، رقم (١٦٧٢) .

<sup>(</sup>٤) أي قتلها من أجل أن يأخذ حليها .

<sup>(</sup>٥) الرضخ : الدق والكسر . يُنظُر جامع الأصول ١٠ ٢٦٣ .

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ، الموضع السابق .

جي (١)، وكان أبي دهقان قريته (٢)، وكنت أحب خلق الله إليه ، فلم يزل به حبه إياي حتى حبسني في بيته كما تُحبَس الجارية ، واجتهدت في المجوسية حتى كنت قَطن النار (٣) الذي يوقدها لا يتركها تخبو ساعة (١) قال: وكانت لأبي ضيعة (٥) عظيمة ، قال: فشغل في بنيان له يومًا فقال لي: يا بني إني قد شغلت في بنياني هذا اليوم عن ضيعتي فاذهب فاطلعها ، وأمرني فيها ببعض ما يريد . فخرجت أريد ضيعته ، فمررت بكنيسة من كنائس النصارى ، فسمعت أصواتهم فيها وهم يصلون ، وكنت لا أدري ما أمر الناس لحبس أبي إياي في بيته ، فلما مررت بهم وسمعت أصواتهم دخلت عليهم أنظر ما يصنعون . قال : فلما رأيتهم أعجبتني صلاتهم ، ورغبت في أمرهم ، وقلت : هذا والله خير من الدين الذي نحن عليه ، فوالله ما تركتهم حتى غربت الشمس ، وتركت ضيعة أبي ولم آتها ، فقلت لهم : أين أصل هذا الدين ؟ قالوا : بالشام ، قال : ثم رجعت إلى أبي وقد بعث في طلبي وشغلتُه عن عمله كله ، قال : فلما جئته قال : أي بني أين

<sup>(</sup>١) وقد فتح المسلمون هذه القرية في زمن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - سنة إحدى وعشرين للهجرة . ينظر فتوح البلدان ، ص٣٠٨ ، والبداية والنهاية ٧/ ١١٤ .

<sup>(</sup>٢) الدهقان بكسر الدال وضمها : رئيس القرية . ينظر النهاية ٢/ ١٤٥ ، بلوغ الأمساني ٢٦٢ /٢٢ .

 <sup>(</sup>٣) أي أنه أصبح خازن النار التي يعبدها المجوس ، وخادمها ، فكان ملازمًا لها لا
 يفارقها ، من قطن في المكان إذا لزمه . النهاية ٤/ ٨٥ .

<sup>(</sup>٤) أي لا يترك لهبها يخمد . المصباح ١٦٣/١ .

<sup>(</sup>٥) الضيعة : العقار . المرجع السابق .

كنت ؟ ألم أكن عهدت إليك ما عهدت ، قال : قلت : يا أبت مررت بناس يصلون في كنيسة لهم ، فأعجبني ما رأيت من دينهم ، فوالله ما زلت عندهم حتى غربت الشمس . قال : أي بني ليس في ذلك الدين خير ، دينك ودين آبائك خير منه . قال : قلت : كلا والله إنه خير من ديننا . قال : فخافني (١) ، فجعل في رجلي قيداً ثم حبسني في بيته .

قال: وبعثتُ إلى النصارى فقلت لهم: إذا قدم عليكم ركب من الشام الشام تجار من النصارى فأخبروني بهم. قال: فقدم عليهم ركب من الشام تجار من النصارى فأخبروني بهم. قال: فقلت لهم: إذا قضوا حوائجهم وأرادوا الرجعة إلى بلادهم فأذنوني بهم. قال: فلما أرادوا الرجعة إلى بلادهم أخبروني بهم، فألقيت الحديد من رجلي، ثم خرجت معهم حتى قدمت الشام، فلما قدمتها قلت: مَن أفضل أهل هذا الدين؟ قالوا: الأسقف (٣) في الكنيسة. قال: فجئته فقلت: إني قد رغبت في هذا الدين وأحببت أن أكون معك أخدمك في كنيستك، وأتعلم منك وأصلي معك. قال: فادخل، فدخلت معه، قال: فكان رجل سوء يأمرهم بالصدقة ويرغبهم فيها، فإذا جمعوا إليه منها أشياء اكتنزه لنفسه ولم يعطه المساكين، حتى جمع سبع قلال من ذهب وورق (١٠). قال: وأبغضته بُغضًا

<sup>(</sup>١) أي خاف عليه أن يترك دينه .

<sup>(</sup>٢) الركب : أصحاب الإبل في السفر ، وهم عشرة فأكثر . بلوغ الأماني ٢٦/ ٢٦٢ .

<sup>(</sup>٣) الأسقف: من رؤساء النصارى في دينهم. المرجم السابق.

<sup>(</sup>٤) الورق: الفضة.

شديداً لما رأيته يصنع ، ثم مات فاجتمعت إليه النصارى ليدفنوه ، فقلت لهم : إن هذا كان رجل سوء ، يأمركم بالصدقة ويرغبكم فيها ، فإذا جئتموه بها اكتنزها لنفسه ولم يعط المساكين منها شيئًا ، قالوا : وما علمك بذلك ؟ قال : قلت : أنا أدلكم على كنزه ، قالوا : فدلنا عليه ، قال : فأريتهم موضعه ، قال : فاستخرجوا منه سبع قلال مملوءة ذهبًا وورقًا ، قال : فلما رأوها قالوا : والله لا ندفنه أبداً ، فصلبوه ثم رجموه بالحجارة ، ثم جاءوا برجل آخر فجعلوه بمكانه .

قال: يقول سلمان: فما رأيت رجلاً لا يصلي الخمس (۱) أرى أنه أفضل منه أزهد في الدنيا ولا أرغب في الآخرة ولا أدأب ليلاً ونهاراً منه (۲)، قال: فأحببته حبًا لم أحبه من قبله، وأقمت معه زمانًا، ثم حضرته الوفاة فقلت له: يا فلان إني كنت معك وأحببتك حبًا لم أحبه من قبلك، وقد حضرك ما ترى من أمر الله، فإلى من توصي بي، وما تأمرني ؟ قال: أي بني، والله ما أعلم أحداً اليوم على ما كنت عليه، لقد هلك الناس وبدلوا وتركوا أكثر ما كانوا عليه، إلا رجلاً بالموصل (۱) وهو فلان، فهو على ما كنت عليه، فالحق به.

<sup>(</sup>۱) الذي لا يصلي الخمس هو غير المسلم ، فالصلوات الخمس إنما شرعت في شريعة محمد ﷺ ، ومراده - رضي الله عنه - أني لم أر شخصًا غير مسلم خيراً منه . وهذا الرجل كان على دين النصارى الذي لم يحرّف .

<sup>(</sup>٢) أي يكثر من العبادة في الليل والنهار .

<sup>(</sup>٣) الموصل : مدينة بالعراق ، على طرف دجلة . معجم البلدان ٥/ ٣٣٩ ، بلوغ الأماني ٢٢/ ٢٢٣ .

قال: فلما مات وغيب (۱) ، لحقت بصاحب الموصل ، فقلت له: يا فلان إن فلانًا أوصاني عند موته أن ألحق بك ، وأخبرني أنك على أمره ، قال: فقال لي: أقم عندي ، فأقمت عنده فوجدته خير رجل ، على أمر صاحبه (۲) ، فلم يلبث أن مات ، فلما حضرته الوفاة قلت له: يا فلان إن فلانًا أوصى بي إليك ، وأمرني باللحوق بك ، وقد حضرك من الله عز وجل ما ترى ، فإلى من توصي بي ؟ وما تأمرني ؟ قال: أي بني ، والله ما أعلم رجلاً على مثل ما كنا عليه إلا رجلاً بنصيبين (۳) ، وهو فلان ، فالحق به .

قال: فلما مات وغيب لحقت بصاحب نصيبين ، فجئته فأخبرته بخبري وما أمرني به صاحبي ، قال: فأقم عندي ، فأقمت عنده فوجدته على أمر صاحبيه ، فأقمت مع خير رجل ، فوالله ما لبثت أن نزل به الموت. فلما حُضر قلت له: يا فلان إن فلانًا كان أوصى بي إلى فلان ثم أوصى بي فلان ثم أوصى بي فلان إليك ، فإلى من توصي بي وما تأمرني ؟ قال: أي بني ، والله ما نعلم أحداً بقي على أمرنا آمرك أن تأتيه إلا رجلاً بعمورية (١)، فإنه بمثل ما نحن عليه ، فإن أحببت فأته ، قال: فإنه على أمرنا .

<sup>(</sup>١) أي دفن .

<sup>(</sup>٢) أي على طريقة صاحبه الأول وسيرته وكثرة عبادته ، وزهده في الدنيا .

<sup>(</sup>٣) نصيبين مدينة بالعراق على شاطئ الفرات . معجم البلدان ٥/ ٢٢٣ ، بلوغ الأماني . ٢٦٣ /٢٢ .

<sup>(</sup>٤) عمورية : مدينة في بلاد الشام ، فتحها الخليفة العباسي المعتصم سنة ٢٢٣هـ . معجم البلدان ٤/ ١٥٨ .

قال فلما مات وغُيب (۱) لحقت بصاحب عمورية ، وأخبرته خبري ، فقال : أقم عندي ، فأقمت مع رجل على هدي أصحابه وأمرهم ، قال : فقال : أقم عندي كان لي بقرات وغنيمة ، قال : ثم نزل به أمر الله ، فلما حُضر قلت له : يا فلان إني كنت مع فلان فأوصى بي فلان إلى فلان إلى والله ، فلان إلى فلان إلى فلان ، ثم أوصى بي فلان إليك ، فإلى مَن توصي بي واقه ما تأمرني ؟ قال : أي بني ، والله ما أعلمه أصبح على ما كنا عليه أحد من الناس آمرك أن تأتيه ، ولكنه قد أظلك زمان نبي (۱) هو مبعوث بدين إبراهيم، يخرج بأرض العرب مهاجراً إلى أرض بين حرتين بينهما نخل (۱) ، به علامات لا تخفى ، يأكل الهدية ، ولا يأكل الصدقة ، بين كتفيه خاتم النبوة (۱) ، فإن استطعت أن تلحق بتلك البلاد فافعل .

قال ثم مات وغُيب، فمكثت بعمورية ما شاء الله أن أمكث، ثم مر بي نفر من كلب (٥) تجاراً، فقلت لهم : تحملوني إلى أرض العرب وأعطيكم بقراتي هذه وغنيمتي هذه؟ قالوا: نعم . فأعطيتهموها وحملوني،

<sup>(</sup>١) أي دُفن .

<sup>(</sup>٢) أي قُرُب منك وقت مبعثه . بلوغ الأماني ٢٢/ ٢٦٤ .

<sup>(</sup>٣) الحرة : أرض ذات حجارة سود ، كأنها أحرقت بالنار ، والمدينة المنورة واقعة بين حرتين ، وبها نخل . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٤) خاتم النبوة : جزء صغير بارز كقدر بيضة الحمامة أو أكبر ، لونه لـ ون جســده 養 ، وقد يميل إلى الحمرة قليلاً ، عليه شعرات ، وهو في أعلى ظهره 養 ، عند نغـض كتفه الأيسر . ينظر الفتح ٦/ ٥٦٢ ، ٥٦٣ .

<sup>(</sup>٥) أي من قبيلة كلب ، من العرب .

حتى إذا قدموا بي وادي القرى (۱) ظلموني ، فباعوني من رجل من يهود عبد أذا من الله السادي وصف عبد أ(۲) ، فكنت عنده ورأيت النخل ورجوت أن تكون البلد السادي وصف لي صاحبي ، ولم يحق لي في نفسي (۳) ، فبينما أنا عنده قدم عليه ابن عم له من المدينة من بني قريظة ، فابتاعني منه ، فاحتملني إلى المدينة ، فوالله ما هو إلا أن رأيتها فعرفتها بصفة صاحبي ، فأقمت بها ، وبعث الله رسوله فأقام بمكة ما أقام لا أسمع له بذكر ، مع ما أنا فيه من شغل الرق (١) ، شم هاجر إلى المدينة .... إلى ...

وستأتي فوائد هذا الحديث في الدرس الآتي بعد تمام الحديث إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>۱) وهو واد بين خيبر والمدينة ، كثير القرى ، ومن أجلها سُمي بهذا الاسم . معجم البلدان ٣٣٨/٤ .

<sup>(</sup>٢) أي قالوا: إنني عبد ، فباعوني إلى اليهودي .

 <sup>(</sup>٣) أي رجوت أن يكون هذا البلد هو مهاجر النبي 義 ، ولكن لـم أستيقن أنـه هـو .
 المرجع السابق .

<sup>(</sup>٤) أي شغلني الرق عن ذلك.

# الدرس الأربعون في تتمة قصة إسلام سلمان - رضي الله عنه - .

7۸ - قال سلمان - رضي الله عنه: فوالله إني لفي رأس عذق (۱) لسيدي أعمل فيه بعض العمل، وسيدي جالس، إذ أقبل ابن عم له حتى وقف عليه، فقال: فلان (۱) قاتل الله بني قيلة (۱)، والله إنهم الآن لمجتمعون بقباء على رجل قدم عليهم من مكة اليوم، يزعمون أنه نبي، قال: فلما سمعتها أخذتني العُرواء (۱) حتى ظننت أني سأسقط على سيدي، قال: ونزلت عن النخلة فجعلت أقول لابن عمه ذلك: ماذا تقول ؟ ماذا تقول ؟ ماذا ولهذا؟ أقبل على عملك.

قال: قلت: لا شيء ، إنما أردت أن أستثبت عما قال ، وقد كان عندي شيء (٥) قد جمعته ، فلما أمسيت أخذته ثم ذهبت به إلى رسول الله وهو بقباء ، فدخلت عليه فقلت له: إنه قد بلغني أنك رجل صالح ، ومعك أصحاب لك غرباء ذوو حاجة ، وهذا شيء كان عندي للصدقة ، فرأيتكم أحق به من غيركم ، قال: فقربته إليه ، فقال رسول الله عليه

<sup>(</sup>١) العذق: النخلة بحملها. المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) أي يا فلان .

<sup>(</sup>٣) بنو قيلة : الأوس والخزرج ، قبيلتا الأنصار ، وقيلة : جدة لهم . النهاية ٤/ ١٣٤ .

<sup>(</sup>٤) العرواء: الرعدة. النهاية ٣/ ٢٢٦.

<sup>(</sup>٥) أي شيء مما يؤكل.

لأصحابه : «كلوا » وأمسك يده ، فلم يأكل ، قال : فقلت في نفسي : هذه واحدة (۱) ، ثم انصرفت عنه ، فجمعت شيئًا ، وتحول رسول الله ﷺ إلى المدينة ، ثم جئت به فقلت له : إني رأيتك لا تأكل الصدقة ، وهذه هدية أكرمتك بها ، قال : فأكل رسول الله ﷺ منها ، وأمر أصحابه فأكلوا معه ، قال : فقلت في نفسي : هاتان اثنتان ، ثم جئت رسول الله ﷺ وهو ببقيع الغرقد (۱) ، قال : وقد تبع جنازة من أصحابه ، عليه شملتان (۱) له ، وهو جالس في أصحابه ، فسلمت عليه ، ثم استدرت أنظر إلى ظهره هل أرى الخاتم الذي وصف لي صاحبي ؟ فلما رآني رسول الله ﷺ استدرت عرف الني أستثبت في شيء وُصف لي أن أقال : فألقى رداءه عن ظهره ، فنظرت إلى الخاتم فعرفته ، فانكبت عليه أقبله وأبكي ، فقال لي رسول الله ﷺ : «تحول »(٥) فتحولت ، فقصصت عليه حديثي كما حدثتك يا ابن عباس .

قال : فأعجب رسول الله ﷺ أن يسمع ذلك أصحابه ، ثم شغل سلمان الرق عتى فاته مع رسول الله ﷺ بدراً وأحداً (٢) ، قال : ثم قال لـى رسول

<sup>(</sup>١) أي هذه واحدة من صفات النبي ﷺ التي أخبرني بها صاحب عمورية .

<sup>(</sup>٢) وهي مقبرة المدينة .

<sup>(</sup>٣) الشملة : كساء يشتمل به الإنسان ، أي يتلفف به . بلوغ الأماني ٢٢/ ٢٦٥ .

<sup>(</sup>٤) أي أتأكد من وجوده ، ومن صفته .

<sup>(</sup>٥) أي انتقل إلى أن تكون أمامي ، لأكلمك .

 <sup>(</sup>٦) أي أن سلمان - رضي الله عنه - بعد إسلامه رجع للعمل عند سيده اليهودي ،
 فشغله الرق عن الجهاد ، لأن الرقيق يشتغل بخدمة سيده وعمله .

الله ﷺ: كاتب يا سلمان (۱) ، فكاتبت صاحبي على ثلاثمائة نخلة أحيبها له بالفقير ، وباربعين أوقية (۲) ، فقال رسول الله ﷺ لأصحابه : « أعينوا أخاكم» ، فأعانوني بالنخل ، الرجل بثلاثين ودية ، والرجل بعشرين ، والرجل بخمس عشرة ، والرجل بعشر ، يعين الرجل بقدر ما عنده ، حتى اجتمعت لي ثلاثمائة ودية ، فقال رسول الله ﷺ : « اذهب يا سلمان فَفَقر (۱) لها ، فإذا فرغت فاتني أكون أنا أضعها بيدي ، ففقرت لها وأعانني أصحابي ، حتى إذا فرغت منها جئته فأخبرته ، فخرج رسول الله ﷺ معي اليها ، فجعلنا نقرب له الودي ويضعه رسول الله ﷺ بيده ، فوالذي نفس سلمان بيده ما ماتت منها ودية واحدة (۱) ، فأديت النخل ويقي علي المال ، فأتي رسول الله ﷺ بمثل بيضة الدجاجة من ذهب من بعض المغازي ، فقال : « ما فعل الفارسي المكاتب ؟ » ، قال : فدُعيت له ، فقال : « خذ هذه يا رسول الله مما

<sup>(</sup>١) أي اشتر نفسك من سيدك اليهودي .

<sup>(</sup>۲) المعنى أنه اشترى نفسه بأن يحضر لسيده ثلاثمائة فسيلة نخل وتسمى « ودية » ، وينقر لها ، أي يحفر لكل فسيلة حفرة ، ويركزها فيها ، ويسقيها حتى تحيا ، ويعطيه زيادة على ذلك أربعين أوقية ، والأوقية : أربعون درهما ، والدرهم ١١٨ جرام ، فيكون مجموع الأواق : ٤٧٥٢ جرام ، أي أكثر من ٤ كيلو جرام ونصف ذهبًا . ينظر المصباح ٢/ ٦٦٩ ، والمقادير الشرعية للكردى ص١١٧

<sup>(</sup>٣) أي احفر لكـل فسيل - وهـو صغـار النخـل - حفـرة تغـرس فيـه . ينظـر النهايـة ٢/ ٣٨.

<sup>(</sup>٤) وهذا من بركته ﷺ.

علي ؟(١) قال : « خذها فإن الله عز وجل سيؤدي بها عنك» ، قال : فأخذتها فوزنت لهم منها ، والذي نفس سلمان بيده أربعين أوقية فأوفيتهم حقهم ، وعتقت فشهدت مع رسول الله ﷺ الخندق ، ثم لم يفتني معه مشهد(١).

(١) أراد - رضي الله عنه - أن هذه البيضة من الذهب قليلة بالنسبة إلى الأربعين أوقية التي طلبها اليهودي في دين الكتابة .

(٢) رواه ابن أسحاق في السيرة: إسلام سلمان ص٢٦ - ٧٠، ومن طريقه الإمام أحمد ٥/ ٢٤١ - ٤٤١ ، وابن سعد ٤/ ٧٥ - ٨٠، والطبراني في الكبير ٦/ ٢٢٢ - ٢٦٦ ، رقم (٦٠٦٥) ، والخطيب في تاريخه ١٦٤/ ١٦٩ - ١٦٩ ، وأبو نعيم في دلائل النبوة ، الفصل التاسع عشر ص٢١٣ - ٢١٩ ، والبيهقي في دلائل النبوة ، باب ما جاء في أخبار الأحبار والرهبان ٢/ ٩٢ - ٩٨ ، والذهبي في سير أعلام النبلاء ١/ ٢٠٥ - ١١٥ عن عاصم بن عمر بن قتادة ، عن محمود بن لبيد عن ابن عباس به . وإسناده حسن ، ابن إسحاق « صدوق ، مدلس » ، وقد صرح بالتحديث ، وشيخه « ثقة » من رجال الشيخين ، ومحمود بن لبيد صحابي صغير .

وقال البيهقي ٩/ ٣٣٦: « رجاله رجال الصحيح ، غير ابن إسحاق ، وقد صرح بالسماع » .

وقد حسن هذا الحديث الشيخ مقبل الوادعي في الصحيح المسند من دلاثل النبوة ص٩٥، والشيخ مصطفى العدوي في الصحيح المسند من فضائل الصحابة ص٩٥، وصححه الدكتور سليمان السعود في أحاديث الهجرة ص٩٠.

وقد وردت روايات أخرى لهذا الحديث تنظر في أكثر المراجع السابقة ، وفي الدراية لابن حجر ، كتاب الكراهية ٢/ ٢٤٠ ، رقم (٩٧٩) .

الفوائد والعبر المستفادة من قصة إسلام سلمان بتمامها:

ا - في هذا الحديث دليل من دلائل نبوة نبينا محمد ﷺ حيث أخبر بصفته بقايا الموحدين من علماء أهل الكتاب ، وأخبروا بوقت بعثته وبمكان هجرته ، فكانت كما أخبروا .

٢ - أن الهداية بيد الله تعالى يهبها لمن يشاء من عباده لمن يعلم أنه أهل لها فيهيء له أسبابها ، ويوفقه للسبيل المؤدي إليها ولو كان في بلاد بعيدة ، ولا يهيئها لمن لا يستحقها ، ولو كان أقرب الناس إلى أنبيائه ورسله (۱) .

(۱) قال العلامة ابن القيم في الفوائد ص٧٣ - ٧٦ : « نجائب النجاة مهيًاة للمراد ، وأقدام المطرود موثقة بالقيود ، هبت عواصف الأقدار في بيداء الأكوان ، فتقلب الوجود ، ونجم الخير ، فلما ركدت الريح إذا أبو طالب غريق في لجة الهلاك ، وسلمان على ساحل السلامة ، والوليد بن المغيرة يقدم قومه في التيه ، وصهيب قد قدم بقافلة الروم ، والنجاشي في أرض الحبشة : لبيك اللهم لبيك ، وبلال ينادي : الصلاة خير من النوم ، وأبو جهل في رقدة المخالفة .

لما قضي في القدم بسابقة مسلمان عرج به دليل التوفيق عن طريق آبائه في التمجس ، فأقبل يناظر أباه في دين الشرك ، فلما علاه بالحجة لم يكن له جواب إلا القيد ، وهذا جواب يتداوله أهل الباطل من يوم عرفوه ... » ثم ذكر بعض ما حصل من أهل الباطل من أذى لبعض أهل الحق ثم ذكر بقية قصة سلمان بأسلوب أدبي جميل مختصر ثم قال : « يا محمد أنت تريد أبا طالب ، ونحن نريد مسلمان، أبو طالب إذا سئل عن اسمه قال : عبد مناف ، وإذا انتسب افتخر بالآباء، وإذا ذكرت الأموال عد الإبل ، وسلمان إذا سئل عن اسمه قال : عبدالله ، وعن ناسمه قال : المسجد ، وإذا انتسب المسجد ،

٣ - في هذه القصة ما يدل على ظلم اليهود للضعفاء وإساءتهم
 لمعاملتهم .

٤ - في هذه القصة أيضا ما يدل على جحد اليهود للحق حيث أنكروا
 نبوة النبى ﷺ مع علمهم بأنه نبي حقا .

٥ - أنه ينبغي مساعدة المسلم ليعتق من الرق.

٦ - عظم بركة النبي ﷺ .

وعن كسبه قال: الصبر، وعن لباسه قال: التقوى والتواضع، وعن وساده قال:
 السهر، وعن فخره قال: (سلمان منا)، وعن قصده قال ﴿ يُرِيدُونَ وَجّهَهُۥ ۚ
 [الأنعام: ٥٢]، وعن سيره قال: إلى الجنة، وعن دليله في الطريق قال: إمام الخلق وهادي الأثمة ...».

# الدرس الحادي والأربعون في إنكار بعض اليهود لنعمة الله عليهم

79 - عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنه سمع النبي على يقول: (إن الاثة نفر من بني إسرائيل: أبرص وأقرع وأعمى، فأراد الله أن يبتليهم ('') فبعث إليهم ملكاً، فأتى الأبرص فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: لون حسن وجلد حسن ويذهب عني الذي قد قذرني الناس، قال فمسحه فذهب عنه قذره، وأعطي لونا حسنا وجلداً حسنا. قال: فأي المال أحب إليك؟ قال: الإبل - أو قال البقر، شك إسحاق ('') - إلا أن الأبرص أو الأقرع قال أحدهما: الإبل، وقال الآخر: البقر، قال: فأعطي ناقة عُشراء ''')، فقال: بارك الله لك فيها. قال: فأتى الأقرع ('') فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: شعر حسن ويذهب عني هذا الذي قذرني الناس، قال: فأسى فمسحه فذهب عنه، وأعطي شعراً حسنا، قال: فأي المال أحب إليك؟ قال: البقر، فأعطي بقرة حاملاً، فقال: بارك الله لك فيها، قال: فأتى الأعمى فقال: أي شيء احب إليك؟ قال: أن يرد الله إلي بصري فأبصري فأبصري فأبصري فأبصري فأبصري فأبصري فالساس، قال: فمسحه فرد الله إليه بصره، قال: فأي المال أحب إليك؟

<sup>(</sup>١) أي يختبرهم .

<sup>(</sup>٢) وهو إسحاق بن عبدالله بن أبي طلحة أحد رواة الحديث .

<sup>(</sup>٣) وهي الناقة الحامل . ينظر الفتح ٦/ ٥٠٢ .

<sup>(</sup>٤) قرع الرأس: أن يصلع فلا يبقى عليه شعر ، وقيل: ذهباب الشعر من داء . ينظر لسان العرب ٨/ ٢٦٢ .

قال : الغنم ، فأعطي شاة والدأ<sup>(۱)</sup> ، فأنتج هذان وولَّد هذا<sup>(۱)</sup> ، قــال : فكــان لهذا واد من الغنم .

قال: ثم إنه أتى الأبرص في صورته وهيئته (٣) ، فقال: رجل مسكين (١) قد انقطعت بي الحبال (٥) في سفري ، فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك (٢) أسالك بالذي أعطاك اللون الحسن والجلد الحسن والمال بعيراً أتبلغ عليه في سفري (٧) ، فقال: الحقوق كثيرة ، فقال له: كأني أعرفك ، ألم تكن أبرص يَقذَرُك الناس ؟ فقيراً ، فأعطاك الله ؟ فقال: إنما ورثت هذا المال كابراً عن كابراً عن كابراً من كابراً عن كابراً من كانب ، فقال: إن كنت كاذبًا ، فَصَيَّرك الله إلى ما كنت .

<sup>(</sup>١) أي ولدها معها . ينظر شرح النووي ١٨/١٨ .

<sup>(</sup>٢) أي تولى صاحبا الإبل والبقر توليدها حتى أنجبت وتناسلت ، وتولى صاحب الغنم توليدها حتى كثرت وتناسلت . ينظر المرجع السابق ، وشرح الأبي ٧/ ٢٨٧ .

<sup>(</sup>٣) أي أن الملك أتى الأبرص في صورة الأبرص الأولى قبل أن يُشفى منها ، ليكون ذلك أبلغ في إقامة الحُجة عليه . ينظر الفتح ٦/ ٥٠٢ .

<sup>(</sup>٤) أراد : أنك كنت هكـذا ، وهـذا مـن المعـاريض . والمـراد ضـرب المثـل ليتيقـظ المخاطَب . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٥) الحبال : الطرق ، والحبل : المستطيل من الرمل . وقيل : أراد الأسباب التي يقطعها في طلب الرزق . تنظر المراجع السابقة .

<sup>(</sup>٦) أي ليس هناك أحد بعد الله يعينني ويساعدني ويتصدق علي في هذا السوم إلا أنت .

<sup>(</sup>٧) أي أتوصل به إلى مرادي . ينظر الفتح ٦/ ٥٠٢ .

 <sup>(</sup>٨) أي ورثته عن آبائي الذين ورثوه عن أجدادي الذين ورثوه عن آبائهم ، كبيراً عـن
 كبير في العز والشرف . ينظر شرح النووي ٩٩/١٨ .

قال : وأتى الأقرع في صورته ، فقال له مثل ما قــال لهـذا ، ورد عليـه مثل ما رد عليه هذا ، فقال : إن كنت كاذبًا فصيرك الله إلى ما كنت .

قال وأتى الأعمى في صورته وهيئته فقال: رجل مسكين وابن سبيل ، انقطعت بي الحبال في سفري ، فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك ، أسالك بالذي رد عليك بصرك ، شاة أتبلغ بها في سفري ، فقال: قد كنت أعمى فرد الله إلي بصري ، فخذ ما شئت ، ودع ما شئت ، فوالله لا أجهدك اليوم شيئًا أخذته لله (۱) ، فقال: أمسك مالك ، فإنما ابتليتم (۱) ، فقد رُضي عنك وستخط على صاحبيك . متفق عليه (۱) .

#### الفوائد والعبر :

١ - أن الله يختبر عباده بالخير ، ليظهر الشاكر من الكفور ، بــل إن الله تعالى إن الله تعالى إن الله تعالى إنما خلق الجن والإنس ليختبرهم ، كما قــال تعــالى فــي أول ســورة الإنسان :

﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ ٱلدُّهْرِ لَمْ يَكُن شَيُّنَا مُّذْكُورًا ۞

<sup>(</sup>۱) أي لا أشق عليك برد شيء تأخذه أو تطلبه من مالي ، ولا أشق عليك في منعك من أخذ شيء تريد أخذه ، والجهد : المشقة . تنظر المراجع السابقة ، وشرح السنوسي ٧/ ٢٨٧ ، ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٢) أي اختُبرتم وامتُحنتُم . ينظر الفتح ٦/ ٥٠٣ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب أحاديث الأنبياء ، باب حديث أبرص وأعمى وأعمى وأقرع في بني إسرائيل ٦/ ٥٠١ ، ٥٠١ ، وصحيح مسلم ، كتاب الزهد ، رقم (٢٩٦٤) .

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَّمَا لِنَبْلُوَهُمْ أَيْهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الكهف: ٧] .

فاختبر العباد بالمكاسب المحرمة ، واختبرهم بالسماع المحرم ، والنظر المحرم إلى النساء أو إلى صورهن ، واختبرهم بالمسكرات وغيرها، كما اختبرهم بالمكاره ، كأداء أركان الإسلام وكالتواصي بالحق وهو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والدعوة إلى الله تعالى ، والذي أقسم الله تعالى في سورة العصر أن من لم يقم به ويصبر على ذلك ويؤمن بالله ويعمل الصالحات في خسارة ، وكبر الوالدين وصلة الأرحام وغيرها . وقد روى مسلم عن النبي على أنه قال : « حفت الجنة بالمكاره وحفت النار بالشهوات »(۱) . وثبت في المسند والسنن وصحيحي ابن حبان والحاكم أن جبريل عليه السلام قال لما رأى الجنة وقد حفت بالمكاره : « وعزتك يا رب لقد خشيت ألا يدخلها أحد » ، وأنه قال لما رأى النار وقد حفت بالشهوات : « وعزتك يا رب لقد خشيت ألا يبقى أحد إلا دخلها »(۱) ، فيجب على المسلم أن يقوم بالواجبات وأن يبتعد عن المحرمات ليفوز في

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم (۲۸۲۲).

 <sup>(</sup>۲) رواه كما سبق الإمام أحمد (۸۳۹۸) ، وأبو داود (٤٧٤٤) ، والترمذي (۲۵٦٠) ،
 والنسائي ٧/٣ ، وابن حبان (٧٣٩٤) ، والحاكم ٢٦٢١ بإسناد حسن .

هذا الامتحان الذي نتيجته جنة أو نار ، كما قال جل وعلا :

﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ، ۞ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ۞ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ، ۞ فَأُمُّهُ، هَاوِيَةٌ ۞ وَمَآ أَدْرَنكَ مَا هِيَةٌ ۞ نَارُ حَامِيَةٌ ۞ ﴾ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ، ۞ فَأُمُّهُ، هَاوِيَةٌ ۞ وَمَآ أَدْرَنكَ مَا هِيَةٌ ۞ نَارُ حَامِيَةٌ ۞ ﴾ [القارعة: ٦ - ٨].

Y - في هذا الحديث ما يدل على خبث كثير من اليهود ، إذ كيف يرسل إلى كل من الأبرص والأقرع ملك ويشفى على يديه ثم يعطيه الله تعالى مالاً ويأتيه رجل على صورته الأولى ويبين له ضرورته الماسة إلى المال فلا يتصدق عليه ، ثم يذكّره حالته الأولى وإنعام الله عليه فينكر ذلك، ويدعي أنه ورث هذا المال عن آبائه وأجداده ، كما أن في هذا الحديث ما يدل على أن بعض اليهود فيهم خير وصلاح ، وهؤلاء كانوا من متقدميهم أما بعد تحريفهم لكتبهم وضلالهم فجلهم أهل خبث وضلال .

٣ - أن كفر نعمة الله سبب لعقوبته ، كما أن شكرها سبب لرحمته
 وزيادة هذه النعم .

## الدرس الثاني والأربعون في منافقي اليهود

٧٠ - عن عاصم بن عمر بن قتادة ، قال : قلت لمحمود بن لبيد : هل كان الناس يعرفون النفاق فيهم ؟ قال : نعم ، والله إن كان الرجل ليعرف من أخيه ومن أبيه ومن عمه ومن عشيرته ، ثم يلبس بعضهم بعضًا على ذلك (١) ، ثم قال لمحمود : لقد أخبرني رجال من قومي عن رجل من المنافقين معروف نفاقه ، كان يسير مع رسول الله على حيث سار ، فلما كان من أمر الماء بالحجر ما كان ، ودعا رسول الله على حين دعا ، فأرسل الله السحابة فأمطرت حتى ارتوى الناس ، أقبلنا عليه نقول : ويحك! هل بعد هذا شيء ؟ قال : سحابة مارة .

ثم إن رسول الله ﷺ سار حتى إذا كان ببعض الطريق ضلت ناقته ، فخرج أصحابه في طلبها ، وعند رسول الله ﷺ رجل من أصحابه يقال له عُمارة بن حزم ، وكان في رحله (٢) زيد بن لُصيَت القينُقاعيّ ، وكان منافقًا ، فقال زيد بن لُصيَت وهو في رحل عمارة ، وعمارة عند رسول الله ﷺ : اليس يزعم محمد أنه نبي يخبركم عن خبر السماء وهو لا يدري أين ناقته! فقال رسول الله وعمارة عنده : إن رجلاً قال : إن محمداً هذا يخبركم أنه نبي ، وهو يزعم أنه يخبركم بخبر السماء ، وهو لا يدري أين ناقته! وإني

<sup>(</sup>١) لعل المعنى : ثم يخالط بعضهم بعضًا وهم يعرفون المنافق من غيره .

<sup>(</sup>٢) أي ني رنقته .

والله ما أعلم إلا ما علمني الله ، وقد دلني الله عليها، وهي في هذا الوادي في شعب كذا وكذا قد حبستها شجرة بزمامها ، فانطلقوا حتى تأتوا بها ، فذهبوا فجاءوا بها ، فرجع عمارة بن حزم إلى رحله فقال : والله لعجب من شيء حدثناه رسول الله عنه آنفًا عن مقالة قائل أخبره الله عنه كذا وكذا للذي قال زيد بن اللصيت - فقال رجل ممن كان في رحل عمارة ولم يحضر رسول الله : زيد والله قال هذه المقالة قبل أن تأتي ، فأقبل عمارة على زيد يجأ في عنقه (۱) ويقول : يا عباد الله ، والله إن في رحلي لداهية وما أدري! أخرج يا عدو الله فلا تصحبني (۱) .

٧١ - وعن جابر بن عبدالله - رضي الله عنهما - قال : كنا مع رسول الله ﷺ : الله ﷺ في سفر ، فهاجت ريح تكاد تدفن الراكب ، فقال رسول الله ﷺ : «هبت هذه الريح لموت منافق» ، فلما رجعنا إلى المدينة وجدنا مات في ذلك اليوم منافق عظيم النفاق، فسمعت أصحابنا بعد يقولون: هو رافع بن

<sup>(</sup>١) أي يضربه مع رقبته .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن إسحاق كما في السيرة لابن هشام : غـزوة تبـوك ٣/ ٥٢٢ ، ٥٢٣ ، ومـن طريقه الطبري في تاريخه ٣/ ١٠٥ ، ١٠٦ قال ابن إســحاق : حدثني عــاصم بـن عمر ابن قتادة ... فذكره . وإسناده حســن ورواه البيهقـي فـي الدلائــل ٥/ ٢٣١ ، ٢٣٢ من طريق ابن إسحاق عن عاصم عن رجال من قومه ، ثــم قــال البيهقـي : «وروينا في قصة الراحلة شبيها بهذه من حديث ابن مسعود موصولاً » .

ورواه البيهقي أيضًا في الدلائل: غزوة بني المصطلق ٩/٥٥، ٥٩ من حديث جابر ومن مرسل عروة، وفي كل منهما ضعف، وفي سياقهما اختلاف في بعض المواضع عن رواية ابن إسحاق، وليس فيهما ذكر القصة الأولى.

التابوت<sup>(۱)</sup>.

#### الفوائد والعبر:

ا - في الحديث الأول دلائل متعددة من دلائل نبوة نبينا محمد ﷺ ،
 فقد استجاب الله دعاءه مباشرة ، ثم أخبره بمقولة المنافق ، ثم أخبره بمكان ناقته ﷺ .

٢ - أن المنافقين قد طبع على قلوبهم ، ولذلك فهم في العهد النبوي
 يرون ويسمعون الكثير من المعجزات والتي من أعظمها القرآن العظيم ومع

(۱) رواه عبد بن حميد في مسنده كما في مرويات غزوة بني الصطلق ، الباب الشاني ، الفصل الثاني في آثار المنافقين عن إبراهيم بن الأشعث ، ثنا فضيل ابن عياض ، عن سليمان ، عن أبي سفيان ، عن جابر . وهذا الإسناد فيه ضعف ، من أجل إبراهيم بن الأشعث ، وهو مختلف فيه . ينظر لسان الميزان ١/٣٦ .

ورواه مسلم في صفات المنافقين (٢٧٨٢) عن محمد بن العلاء ، حدثنا حفص ، عن الأعمش به ، دون قوله : « فسمعت ... إلخ » .

ورواه ابن إسحاق كما في السيرة لابن هشام: غزوة بني المصطلق ٣/ ٢٩٢، ومن طريقه البيهقي في الدلائل ٢/ ٦٦ عن عاصم بن عمر، وعبدالله بن أبي بكر ومحمد بن يحيى بن حبان كل حدثه بعض حديث بني المصطلق، فذكر الحديث بطوله وفيه ذكر هذه القصة بنحو الرواية السابقة، إلا أنه قال: « فلما قدموا المدينة وجدوا رفاعة بن زيد بن التابوت أحد بني قينقاع، وكان عظيمًا من عظماء يهود، وكهفًا للمنافقين، مات في ذلك اليوم».

وبالجملة فرواية عبد بن حميد ضعفها ليس قويًا ، فتتقوى بروايسات ابـن إسـحاق المرسلة ، ويتقوى المرفوع منها برواية مسلم أيضًا .

ذلك تجد أكثرهم تأخذه العزة بالإثم فيستمر على كفره ونفاقه ، وهذا حال كثير من منافقي زماننا ، تجد كثيراً منهم عنده القناعة بأن دين الإسلام هو الدين الحق ، ولكن بسبب مخالطته لأعداء الإسلام من الشرق والغرب وانبهاره بما عندهم من علوم مادية سلك مسلكهم في بغض الإسلام وحربه ومحاولة إبعاد الناس عن تطبيقه ، مع أن ما عندهم من علوم مادية جلها يقره الإسلام ، وهذا يدل على سفه هؤلاء المنافقين وقلة تفكيرهم ، وضعف عقولهم ، قال الله تعالى عنهم :

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كَمَآ ءَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُواْ أَنُوْمِنُ كَمَآ ءَامَنَ ٱلسُّفَهَآءُ وَلَكِن لا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣].

٣ - أن النبي ﷺ لا يعلم من الغيب إلا ما أخبره الله تعالى به ، كما
 قال جل وعلا لنبيه محمد ﷺ :

﴿ قُل لا آَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ۚ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَا سَتَكَثَرُتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسْنِيَ ٱلسُّوَءُ ۚ ﴾ [الأعراف: ١٨٨].

وقال لنبيه ﷺ أيضاً : ﴿ قُل لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهِ وَلَا اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ اللَّهُ اللّهُ ال

ولهذا من زعم أن النبي ﷺ يعلم ما في اللوح المحفوظ فقد رد القرآن والسنة ، ولهذا لا يجوز لمسلم يؤمن بهما أن يقرأ قصيدة البوصيري : «البردة» مقرأ لها لأنه قال فيها : « ومن علومك - يقصد النبي ﷺ - علم اللوح والقلم» .

٤ - في الحديث الثاني معجزة لنبينا محمد 繼 حيث أخبر عن موت
 أحد المنافقين ، فكان كما أخبر 鑑 .

## الدرس الثالث والأربعون في التواصل والمودة بين المنافقين واليهود

الله عنها - قال : لما حاربت بنو قينقاع رسول الله ﷺ تشبت بامرهم (۱) عبدالله بن أبي وقام دونهم ، فمشى عبادة بن الصامت إلى رسول الله ﷺ ، وكان أحد بني عوف بن الخزرج لهم من حلفهم مثل الذي لهم من حلف عبدالله بن أبي ، فخلعهم إلى رسول الله ﷺ من حلفهم ، وتبرأ إلى الله وإلى رسول الله ﷺ من حلفهم ، فقال : يا رسول الله أتبرأ إلى الله وإلى رسوله من حلفهم ، وأتولى الله ورسوله والمؤمنين ، وأبرأ من حلف الكفار وولايتهم ، ففيه وفي عبدالله بن أبى نزلت الآيات في المائدة

﴿ \* يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَّخِذُوا ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَرَىٰ أُولِيَآءَ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ بَعْضُهُمْ أَولِيَآءُ بَعْضُهُمْ أَولِيَآءُ بَعْضُ اللّهِ يَقُولُه : ﴿ فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ - يعني عبدالله بن أبي لقوله : إنبي أخشى الدوائر - ﴿ يُسُرِعُونَ فَي عَبْدَالله بن أبي لقوله : آبِرَةً ﴾ حتى بلغ قوله : ﴿ يُسُرِعُونَ فَيهُمْ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ .

لقول عبادة : أتولى الله ورسوله والذين آمنوا ، وتبريه من بنــي قينقــاع وحلفهم وولايتهم ، إلى قوله :

﴿ وَمَن يَتَوَلُّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ

<sup>(</sup>١) أي شفع فيهم وآلح في ذلك كما في بعض الروايات .

الغَيلِبُونَ ﴾ [المائدة: ٥١ - ٥٦](١).

#### الفوائد والعبر:

دل هذا الخبر وغيره على التواصل والمحبة بين المنافقين وبين الكفار، لأن المنافقين في الحقيقة كفار، وإنما أظهروا الإسلام خوفًا وحفاظًا على مصالحهم، فيحاربون الإسلام باسم الإسلام، ويناصرون

(۱) رواه ابن إسحاق كما في السيرة لابن هشام ٣/ ٤٩ ، ٥٠ ، ومن طريقه ابن جريـر في تفسيره (١٢١٥٨) ، والبيهقي في الدلائل ٣/ ١٧٤ ، ١٧٥ ، قال : حدثني أبـي إسحاق بن يسار ، عن عبادة بن الوليــد بـن عبـادة ... فذكـره . وإسـناده حسـن ، مرسل .

وله شاهد رواه ابن مردویه كما في الدر المتشور ، تفسير الآیـــة (٥١) مــن ســورة المائدة ، من طریق عبادة بن الولید بن عبادة عن أبیه ، عن جده ، ورجاله ثقـــات . وهو مختصر ، ولیس فیه ذكر الحرب ، ولا ذكر ابن أبی .

وله شاهد آخر رواه ابن جرير في تفسيره (١٢١٥٦) عن أبي كريب ، حدثنا ابن إدريس ، قال : سمعت أبي ، عن عطية بن سعد ... فذكره . ورجاله ثقات عدا عطية ، وهو « صدوق يخطيء كثيراً » ، وهو مرسل . وليس فيه إلا ذكر تبري عبادة من اليهود ، وتولى ابن أبي لهم ، ونزول الآية .

وله شاهد ثالث رواه ابن إسحاق كما في سيرة ابن هشام ٢/ ٤٧ ، ٤٨ ، ومن طريقه البيهقي ٣/ ١٧٤ ، قال : حدثني عاصم بن عمر بن قتادة . وإسمناده مرسل حسن ، وليس فيه ذكر تبرى عبادة ، ولا نزول الآيات .

وبالجملة الرواية الأولى ضعفها ليس قويًا ، فتتقوى بشواهدها المذكورة ، فـترتقي إلى درجة الحسن لغيره . والله أعلم .

إخوانهم من الكفار ويتمنون غلبتهم على أهل الإسلام .

ولهذا تجد المنافقين إلى يومنا هذا يناصرون الكفار ، ويدافعون عنهم، ويعتبرونهم إخوة لهم ، وربما يعتبرون قتلاهم شهداء ، كما تجدهم يحاربون الإسلام وأهل الإسلام المتمسكين به ، باسم التحرر والتقدم ، فتراهم مثلاً يدعون إلى الاختلاط بين الرجال والنساء ، وإلى سفور المرأة، وإلى منع تعدد الزوجات ، ويدعون إلى عدم تطبيق أحكام الإسلام في الحدود أو في المعاملات ، وغيرها .

وكان المنافقون في القديم غير مؤمنين بوحدانية الله ، أو غير مقتنعين بنبوة الرسول على وبصحة ما نزل عليه من كلام الله تعالى ، وهو القرآن الكريم ، وذلك لأنهم نشؤوا مشركين ، فألفوا الشرك وأحبوه ، واقتنعوا أنه الحق ، فلما جاء الله بالإسلام لم يؤمنوا به ، أما منافقوا زماننا - وعلى رأسهم العلمانيون - فهم في الغالب نشؤوا بين المسلمين وتعلموا أحكام الإسلام وأقتنعوا بأنه الدين الحق ، ولكنهم لما رأوا ما عند الغرب من مدنية مادية ، شعروا بالضعف أمامهم ، فساروا خلفهم كالبعير المقطور رأسه في ذنب بعير آخر ، فلما رأوا الغرب حاربوا أديانهم المحرفة ، قلدوهم في ذلك ، فأخذوا يحاربون دين الله الحق ، ورضوا أن يموتوا على الكفر فيكونوا من حطب جهنم ، وهذا والله منتهى الضلال ، وعلامة سفاهة الرأي ، وقلة التفكير ، واستحواذ الشيطان عليهم ، ولعبه بهم ، إذ كيف يرضى عاقل أن يحارب الحق مع اقتناعه في الباطن أنه حق!

ولو أنهم جمعوا بين الحسنيين ، فتمسكوا بشرع الله الحق ، وأخذوا ما عند الغرب من العلوم المادية التي لا تعارض دين الله الحق ، لفازوا بسعادة الدارين ، ولساروا سيرة العقلاء المفلحين ، والله المستعان .

## الدرس الرابع والأربعون فيمن أسلم من اليهود ثم ارتد

٧٧ - عن أبي موسى قال: أقبلت إلى رسول الله 繼 ومعيى رجلان من الأشعريين أحدهما عن يميني والآخر عن يساري ، ورسول الله 繼 يستاك ، فكلاهما سأل<sup>(۱)</sup> ، فقال: يا أبا موسى - أو يا عبدالله بن قيس - قال: قلت: والذي بعثك بالحق ما أطلعاني على ما في أنفسهما ، وما شعرت أنهما يطلبان العمل، فكاني أنظر إلى سواكه تحت شفته قلصت<sup>(۱)</sup>، فقال: لن - أو لا - نستعمل على عملنا من أراده ، ولكن اذهب أنت يا أبا موسى - أو يا عبدالله بن قيس - إلى اليمن<sup>(۳)</sup> ، ثم أتبعه معاذ بن جبل ، فلما قدم عليه ألقى له وسادة قال: انزل ، فإذا رجل عنده موثق ، قال: ما هذا ؟ قال: كان يهوديًا فأسلم ثم تهود ، قال: اجلس ، قال: لا أجلس حتى يُقتل ، قضاء الله ورسوله ( ثلاث مرات ) ، فأمر به فقتل ، ثم تذاكرا قيام الليل ، فقال أحدهما: أما أنا فأقوم وأنام ، وأرجو في نومتي ما أرجو في قومتي . رواه البخاري .

<sup>(</sup>١) أي سأل كل واحد منهما النبي ﷺ أن يستعمله على عمــل إمـا أمـيراً علـى بلــد أو قائداً لسرية أو غير ذلك .

<sup>(</sup>٢) لعل مراده أنه لما أراد 養 أن يتكلم اجتمعت شفته ، وهـذه حـال الإنسان إذا أراد الكلام .

<sup>(</sup>٣) أي اذهب أميراً على اليمن.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري: استتابة المرتدين ، باب حكم المرتد (٦٩٢٣).

الفوائد والعبر :

١ - أنه يجب أن لا يولّى ولايات المسلمين كالقضاء والإمارة والإدارة لأي عمل إلا الأكفاء ومن سيقوم بهذا العمل على الوجه المطلوب شرعاً ، ولعله من أجل هذا لم يول النبي هذين الرجلين ، وولى أبا موسى ومعاذ بن جبل ؛ لأن من طلب الولاية فذلك دليل على عدم معرفته بعظم المسؤولية وعدم استشعاره لها ، فلهذا يخشى أن لا يقوم بها على الوجه المطلوب شرعاً .

- ٢ أن من ارتد عن دين الإسلام وجب قتله .
- ٣ أهمية المبادرة إلى تنفيذ الحدود الشرعية .

4 - أن النية تحول العمل من عادة إلى عبادة يثاب عليها المسلم ، كما دل عليه قول معاذ رضي الله عنه المذكور في آخر الحديث ، فهو يرجو أن يؤجر على نومه مثلما يرجو أن يؤجر على قيام الليل للصلاة ، وذلك لأنه يحتسب هذا النوم وينوي أن يتقوى به على طاعة الله تعالى ، وهذا يدل على أهمية النية ، وقد روى البخاري ومسلم عن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - مرفوعاً : « إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل امرئ ما نوى »(۱) ، فالأعمال كلها مربوطة بالنية ثواباً وعقاباً قبولاً ورداً ، فهي تحول العمل من مباح إلى عبادة كما سبق ، وتحول المباح أيضاً إلى محرم ، كما لو درس علم الطب ليحصل على أموال محرمة أو على شهوات محرمة ، فتتحول دراسته للطب التي هي في الأصل مباحة إلى عمل محرم . كما أنها تحول

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (١) ، وصحيح مسلم (١٩٠٧) .

العمل من عبادة إلى شرك أكبر أو أصغر ، كما لو صلى وحسن صلاته ليمدحه الناس ، فهذا أصغر ، وكما لو ذبح أو صلى تقرباً إلى مخلوق وتعظيماً له ، فهذا من الشرك الأكبر . وهي كذلك تحول الواجب الذي ليس في الأصل عباده كإعطاء الأجير أجرهوكالنفقة على الزوجة والأولاد إلى عبادة ، وقد روى البخاري ومسلم عن سعد بن أبي وقاص أن النبي تقل قال له : « ولست تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أجرت عليها حتى ما تضعه في في امرأتك »(۱) .

كما أن النية تحول الترك للمحرم إلى عبادة ، فإذا ترك المسلم الفواحش أو شرب الخمر أو ترك النظر المحرم للنساء أو ترك سماع الأغاني أو الموسيقى أو ترك الغيبة خوفاً من الله وامتثالاً لنهيه تحول هذا الترك إلى عبادات يثاب عليها المسلم ، وقد روى البخاري ومسلم عن أبي هريرة عن النبي على فيما يحكيه عن ربه جل وعلا أنه قال سبحانه وتعالى مخاطباً الكرام الكاتبين : « إذا أراد عبدي أن يعمل سيئة فلا تكتبوها عليه حتى يعملها ، فإن عملها فاكتبوها بمثلها ، وإن تركها من أجلي فاكتبوها له حسنة »(٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٥٦) ، وصحيح مسلم (١٦٢٨) .

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري (۷۰۰۱)، وصحيح مسلم (۱۲۹). ولهذه المسألة والمسائل قبلها أدلة أخرى ذكرتها في رسالة «تسهيل العقيدة» عند الكلام على أنواع العبادة.

#### الدرس الخامس والأربعون في تحايل اليهود على محارم الله تعالى

٧٤ - عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: « لا ترتكبوا ما ارتكبت اليهود، فتستحلوا محارم الله بأدنى الحيل »(١).

٧٥ - وعن جابر بن عبدالله ، أنه سمع رسول الله ﷺ يقول عام الفتح وهو بمكة: « إن الله ورسوله حرم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام »، فقيل : يا رسول الله! أرأيت شحوم الميتة فإنه يُطلى بها السفن ويدهن بها الجلود ويستصبح بها الناس (٢) ؟ فقال : « لا ، هو حرام » ثـم قـال رسـول

(۱) رواه ابن بطة في رسالة إبطال الحيل ص٤٦ ، ٤٧ عن أبي الحسن أحمد بن محمد ابن سلم ، حدثنا الحسن بن محمد بن الصباح ، حدثنا يزيد بن هارون ، حدثنا محمد بن عمرو ، عن أبي سلمة ، عن أبي هريرة . وإسناده حسن ، رجاله ثقات ، رجال الصحيح ، عدا محمد بن عمرو ، وهو « صدوق له أوهام » ، وعدا أحمد بن محمد بن سلم ، وقد ذكر الحافظ ابن كثير في تفسير الآية (١٦٣) من سورة الأعراف أن الخطيب وثقه في تاريخه ، وترجمته فيه ٥/ ٩٨ ، ٩٩ ، لكن يظهر أنه سقط توثيق الخطيب له من النسخة المطبوعة ، حيث لم أجد في ترجمته له توثيقاً ، وقد يكون وثقه في موضع آخر من تأريخه .

وقد حسن هذا الإسناد شيخ الإسلام ابن تيمية كما في مجموع الفتاوى: البيع، فصل القاعدة الثانية في العقود ٢٩/٢٩، وقال الحافظ بن كثير في تفسيره: « هذا إسناد جيد».

(٢) أي يشعلوا بها ضوء المصباح - وهو السراج - . ينظر جامع الأصول ١/ ٤٤٩ . وكان الناس يضعون الشحم المذاب أو الزيت داخل المصباح المنير ويجعلون فيه طرف الخزقة ، ويشعلون في طرفها الآخر لتضيء لهم .

الله عند ذلك : « قاتل الله اليهود (۱) ، إن الله عزوجل لمّـا حرم عليهم شحومها جملوه (۲) ، ثم باعوه ، فأكلوا ثمنه » رواه البخاري ومسلم (۳) .

٧٦ - وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: بلغ عمر أن فلانا باع خمراً ، فقال: «قاتل الله خمراً ، فقال: «قاتل الله غلاناً ، ألم يعلم أن رسول الله على قال: «قاتل الله الله و ، حرمت عليهم الشحوم ، فجملوها ، فباعوها » رواه البخاري ومسلم (١٠) .

#### الفوائد والعبر:

ا - هذه أحاديث عظيمة دلت على خبث اليهود وتحايلهم على محارم الله ، وقد تشبه بهم كثير من المسلمين ، فتحايلوا على كثير من محارم الله بأدنى الحيل ، فوقعوا فيما حذر منه النبي على ، ومن ذلك ما يفعله كثير من أصحاب الأموال من التحايل على الربا ، فتجد أحدهم يبيع السلعة على من يريد الدين بثمن مؤجل ثم يشتريها منه بثمن حال أنقص

<sup>(</sup>١) يقال : قاتل الله فلاناً : أي قتله ، وقيل غير ذلك . ينظر صحيح البخاري مع الفتــح المجاري مع الفتــح المجاري مع الأصول ١/ ٤٥١ .

<sup>(</sup>٢) أي اذابوه . ينظر جامع الأصول ١/ ٤٥١ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب البيوع ، باب بيع الميتة ٤/٤ ، رقم (٣) صحيح مسلم ، كتاب المساقات ، باب تحريم بيع الخمر والميتة ٢/٢٣٦) ، وصحيح مسلم ، كتاب المساقات ، باب تحريم بيع الخمر والميتة (١٥٨١) .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب البيوع ، باب لا يـذاب شـحم الميتـة ٤/٤١٤ ، رقم (٢٢٢٣) ، وصحيح مسلم ، الموضع السابق ، رقم (١٥٨٢) .

من الثمن الذي باعها به عليه ، أو العكس: يشتري السلعة من المحتاج بثمن حال ثم يبيعها عليه بثمن مؤجل أكثر من سعرها الذي اشتراها به ، فحقيقة هذه المعاملات أنه أعطاه نقوداً حالة على أن يعطيه بعد مدة نقوداً أكثر منها ، وهذا عين الربا ، والسلعة إنما جُعلت في هذه المعاملة للتحايل على الربا .

وقد حرم النبي ﷺ مثل هذا التعامل ، فقال ﷺ : « إذا تبايعتم بالعينة (١) ، واتبعتم أذناب البقر (٢) ، وتركتم الجهاد في سبيل الله ، سلط الله عليكم ذلاً لا يرفعه عنكم حتى تراجعوا دينكم »(٣) .

وانظر إلى حال المسلمين اليوم وما هم فيه من الذلة والضعف أمام أعدائهم ، ولا شك أن ذلك بسبب معصية الله ، والإعراض عن شرعه وعن الجهاد في سبيله ، والتحايل على محارمه

٢ - تحريم بيع كل ما حرم استعماله ، كالخمور ، والأصنام ، والميتة ،
 والخنزير ، وجميع آلات اللهو ، والدخان وغيرها .

<sup>(</sup>۱) العينة : أن يبيع الرجل السلعة بثمن مؤجل ، ثم يشتريها ممن باعها عليه بثمن حال أنقص مما ياعها به . الاستذكار ۲۰/ ۱۷۵ .

<sup>(</sup>٢) أي ركنتم إلى الزراعة والحرث حتى شغلكم عن الجهاد في سبيل الله .

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد (٤٨٢٥) عن الأسود ، عن أبي بكر عن الأعمش ، عن عطاء ، عن البن عمر . وإسناده حسن ، رجاله ثقات عدا أبي بكر بن عياش ، وهنو حسن الحديث ، وقد صحح هذا الإسناد أحمد شاكر في تعليقه على المسند . وللحديث طرق أخرى تنظر في الصحيحة (١١) .

## الدرس السادس والأربعون في سوء تعامل اليهود

حابر بن عبدالله - رضي الله عنهما - أن أباه توفي وترك عليه ثلاثين وسقاً (١) لرجل من اليهبود ، فاستنظره جابر فأبي أن ينظره ، فكلم خابر رسول الله ﷺ ليشفع له إليه ، فجاء رسول الله ﷺ فكلم اليهودي ليأخذ تمر نخله بالذي له فأبي (٢) ، فدخل رسول الله ﷺ النخل فمشي فيه ، ثم قال لجابر : جد (١) له فأوف له الذي له ، فَجَد أه بعد ما رجع رسول الله ﷺ فأوفاه ثلاثين وسقاً ، وفضلت له سبعة عشر وسقاً ، فجاء جابر رسول الله ﷺ ليخبره بالذي كان ، فوجده يصلي العصر ، فلما انصرف أخبره بالفضل ، فقال : أخبر ذلك ابن الخطاب (١) ، فذهب جابر إلى عمر فأخبره ، فقال له عمر : لقد علمت حين مشي فيها رسول الله ﷺ ليباركن فيها . رواه البخاري (٥) .

<sup>(</sup>١) الوسق ستون صاعاً ، فيكون جميع الدين ألف وثمانمائة صاع .

<sup>(</sup>٢) أي أن النبي ﷺ طلب من اليهودي أن يأخذ جميع ثمر نخل جابر مقابل الدين الذي له على والد جابر ، فأبى اليهودي ، لأنه يرى أن هذا الثمر أقل من دينه الذي على والد جابر .

<sup>(</sup>٣) الجداد : قطع ثمر النخل ، وهو الصرام . ينظر جامع الأصول ١١/ ٣٧٢ .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب البيوع (٢١٢٧) ، وكتاب الاستقراض (٢٣٩٦) .

<sup>(</sup>٥) وقد ذكر في الفتح في المناقب باب علامات النبوة ٦/ ٥٩٤ أنه قيل : إن السبب في اختصاص عمر بإعلامه بذلك أنه كان معتنياً بقصة جابر مهتماً بشأنه مساعداً له على الوفاء بدين أبيه ، وذكر روايات تؤيد ذلك .

وفي رواية أخرى عند البخاري زيادة : أن عمر قــال لرســول الله ﷺ : « ألا يكون ، قد علمنا أنك رسول الله ، والله إنك لرسول الله » (١) .

#### الفوائد والعبر :

الدين لما طلب منه جابر بن عبدالله ذلك مع أن الدين كان على والده ، الدين لما طلب منه جابر بن عبدالله ذلك مع أن الدين كان على والده ، وكذلك لم يقبل شفاعة رسول الله على أن يأخذ تمر نخل جابر مقابل ماله من الدين على والد جابر .

٢ - جواز طلب الإنظار من الدائن للدين الحال عند وجود حاجة
 لذلك ، ويجب على الدائن إنظار المدين إن علم أنه معسر لا يستطيع سداد
 الدين ، لقوله تعالى :

﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾ [البقرة: ٢٨٠] .

٣ - أنه ينبغي للإمام وغيره ممن لهم جاه ومنزلة عند الناس أن يشفع للمحتاجين إلى الشفاعة في منع ضرر عنهم أو تحقيق مصلحة لهم من غير ضرر على غيرهم ونحو ذلك ، فهذا من الشفاعة الحسنة المندوب إليها ، قال الله تعالى :

﴿ مَّن يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَّهُ، نَصِيبٌ مِنْهَا ﴿ [النساء: ٨٥] . وفي الصحيحين مرفوعاً: « اشفعوا تؤجروا »(٢) . أما إن شفع شـخص

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الهبة (٢٦٠١) .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (١٤٣٢) ، وصحيح مسلم (٢٦٢٧) .

لشخص آخر لياخذ شيئاً لا يحق له اخذه او ليبطل حقاً عليه او ليقدمه على غيره بغير حق ونحو ذلك فهذه شفاعة سيئة يأثم صاحبها ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَن يَشْفَعْ شَفَعَةً سَيِّعَةً يَكُن لَّهُ ، كِفْلٌ مِنْهَا ۗ ﴾ [النساء: ٨٥] .

وثبت عن النبي ﷺ أنه قال: « من حالت شفاعته دون حد من حدود الله عز وجل فقد ضاد الله أمره ، ومن مات وعليه دين فليس بالدينار ولا بالدرهم ، ولكنها الحسنات والسيئات ، ومن خاصم في باطل وهو يعلمه لم يزل في سخط الله حتى ينزع ، ومن قال في مؤمن ما ليس فيه أسكنه الله ردعة الخبال حتى يخرج مما قال »(١).

٤ - ظهر في هذا الحديث دليل من دلائل نبوة نبينا محمد هي ، حيث بارك الله تعالى في هذا التمر الذي كان لا يكفي لسداد كل الدين حتى كفى لسداده وبقيت منه بقية .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٥٣٨٥) وغيره ، وسنده حسن . وردعة الخبال : عصارة أهمل النمار . ويخرج مما قال : يتطهر بالنار .

## الدرس السابع والأربعون في حسد اليهود وجبنهم وخذلهم لرسلهم

٧٧ - عن عائشة - رضي الله عنها - قالت : دخل يهودي على النبي فقال : السام (١) عليك ، فقال النبي في : « وعليك » ، قالت عائشة : فهممت أن أتكلم ، فعرفت كراهية رسول الله في لذلك ، فسكت . ثم دخل آخر فقال : السام عليك ، فقال : « وعليك » ، فهممت أن أتكلم ، فعرفت كراهية النبي في لذلك . ثم دخل الثالث فقال : السام عليك ، فلم أصبر حتى قلت وعليك السام ، وغضب الله ولعنته إخوان القردة والخنازير، أحيون رسول الله بما لم يحيه الله ؟ فقال رسول الله في : « إن الله لا يحب الفحش والتفحش ، قالوا قولاً ، فرددناه عليهم (٢) ، إن اليهود قوم حُسند ، وإنهم لا يحسدوننا على شيء كما يحسدونا على السلام وعلى آمين »(٣) .

<sup>(</sup>١) أي الموت .

<sup>(</sup>٢) أي قلنا : وعليكم .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن خزيمه في صحيحه في الصلاة ، باب ذكر حسد اليهود المؤمنيين على تأمينهم ٣/ ٣٨ ، رقم (١٥٨٥) عن أبي بشر الواسطي ، نا خالد - يعني ابن عبدالله - عن سهيل ، عن أبيه ، عن عائشة . وإسناده حسن ، رجاله ثقات ، رجال مسلم عدا أبي بشر - وهو إسحاق بن شاهين - وهو ثقة من رجال البخاري ، وعدا سهيل ، وهو «صدوق ، تغير بأخرة» ، وكأنه تغير لم يضر ، ولذلك أطلق الأثمة كأحمد وغيره توثيقه ، وهيو من رجال مسلم أيضاً ورواه الإمام أحمد حمد بن طريق عمر بن قيس ، عن محمد بن الأشعث ، عن عائشة بنحوه ،

٧٨ - وعن طارق بن شهاب قال : قال عبدالله بن مسعود - رضي الله عنه - : لقد شهدت من المقداد مشهداً لأن أكون أنا صاحبه أحب إلي مما على الأرض من شيء ، قال : أتى النبي على وهو يدعو على المشركين ، وكان رجلاً فارساً ، قال : فقال : أبشر يا نبي الله ، والله لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى على :

﴿ فَأَذْهَبَ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلاً إِنَّا هَنهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢٤] .

ولكن ، والذي بعثك بالحق لنكونن بين يديك وعن يمينك وعن شمالك ومن خلفك حتى يفتح الله عليك ، قال : فرأيت وجه رسول الله

وليس في هذه الرواية ذكر السلام ، ولا قوله : « إن اليهود قوم حسد» ، وفيه زيادات . وعمر بن قيس « مقبول » ورواه ابن ماجه في إقامة الصلاة ، باب الجهر بآمين (٨٥٦) من طريق حماد بن سلمة ، عن سهيل ، عن أبيه ، عن عائشة ، بلفظ: « ما حسدتكم اليهود على شيء ما حسدتكم على السلام والتأمين » . وإسناده حسن ، وقد صحح إسناده المنذري في الترغيب (٢١٩) ، وقال البوصيري في الزوائد ١٠٦/١ : « هذا إسناد صحيح ، احتج مسلم بجميع رواته »، وذكره الألباني في صحيح الترغيب (٥١٦) .

وله شاهد من حديث معاذ رواه الطبراني في الأوسط - كما في مجمع البحريس ، كتاب الصلاة ، باب التأمين (٨٢٨) من طريق طاووس ، عن منبه ، عن معاذ . ومنبه لم يوثقه سوى ابن حبان ٥/ ٤٦٥ . وقد حسن إسناده المنذري في الترغيب (٧١٩) ، وقال في المجمع في القبلة ٢/ ١٣ : « إسناده حسن » .

ولحديث عائشة رواية أخرى أخصر مما هنا أخرجها البخاري ومسلم ، وهي مخرجة في هذه الرسالة تحت رقم (١٨) .

على اشرق لذلك ، وسره ذلك (١) .

#### الفوائد والعبر:

۱ - خبث اليهود وسوء طويتهم ، وأنهم يحرفون الكلم عن مواضعه ، فيأتون بكلام يظن السامع أنه حسن ، مع أنهم قد حرفوا فيه حتى صار يدل على معنى خبيث سيء ، كما في حديث عائشة السابق ، فحرفوا لفظ السلام إلى «السام» الذي هو الموت .

٢ - اتصاف النبي ﷺ بالأخلاق الحسنة ، كالحلم والعفو .

٣ - أن الله تعالى يبغض الفحش - وهو ما يشتد قبحه من الذنوب
 والمعاصى - والمراد به هنا : التعدي في القول والجواب .

٤ - اتصاف اليهود بصفة الحسد ، وهو من الصفات السيئة التي تـدل
 على خبث وخسة من اتصف بها .

٥ - أهمية السلام ، ولهذا حسد اليهود المسلمين عليه ، وقد روى مسلم في صحيحه عن النبي على أنه قال : « لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ، ولا تؤمنوا حتى تحابوا ، ألا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم : أفشوا

<sup>(</sup>۱) رواه الإسام أحمد ١/ ٣٨٩، ٣٩٠، ٤٥٧، ٤٥٧، والبخساري فسي المغازي، باب ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُم ﴾ (٣٩٥٢)، وفسي التفسير (٤٦٠٩)، والمغازي، باب ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُم ﴾ (٣٩٥٢)، وفسي التفسير (٣٤٩)، واللفظ للإمام أحمد، ولفظ البخاري نحوه، إلا أنه قال: «أحب إلي مماعدل به»، وإسناد الإمام أحمد صحيح، رجاله رجال البخاري، وصحح إسناده الشيخ مقبل الوادعي في تعليقه على تفسير ابن كثير ٣/ ١٠٠٠.

السلام بينكم »(1)، قال القاضي عياض: « السلام أول درجات البر، وأول خصال التاكف، ومفتاح استجلاب المودة، وفي إفشائه تكمن ألفة المسلمين بعضهم ببعض، وفيه إظهار شعارهم المميز لهم بينهم، وإلقاء الأمن والطمانينة بينهم، وهو معنى السلام، واستدراج محبة كافتهم، كما قال رسول الله على ودليل التواضع بسبب الإسلام، لا لغرض الدنيا، خلاف ما أنذر به على آخر الزمان من كون السلام للمعرفة، فيقطع سبب التواصل »(1).

7 - أهمية التأمين في الصلاة على الدعاء الذي اشتملت عليه سورة الفاتحة ، لما يشتمل عليه من اجتماع المصلين في الدعاء بهذا التأمين في وقت واحد ، والذي معناه « اللهم استجب » ، ولما اشتمل عليه هذا الدعاء الذي في آخر سورة الفاتحة من سؤال الإعانة وسلوك طريق الفلاح والسعادة ، وسؤال السلامة من طريق اليهود المغضوب عليهم والنصارى الضالين ، ولهذا حسد اليهود المسلمين عليه (٣) .

٧ - حرص الصحابة على الخير، وإيثارهم له على حطام الدنيا.

٨ - خذل اليهود لأنبيائهم ، بقعودهم عن نصرتهم .

٩ - فضل المقداد بن الأسود - رضي الله عنه - وحرصه على الجهاد
 في سبيل الله ، ونصرة رسول الله ﷺ .

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم (٥٤) .

 <sup>(</sup>۲) ينظر إكمال المعلم ۱/ ۳۰۶، ۳۰۰ . وينظر : المفهم ۱/ ۲٤۲ ، شرح مسلم
 للنووي ۲/ ۳۲ ، شرح الطيبي ۹/۸ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي ١٣١/١ .

## الدرس الثامن والأربعون في أن أول وقوع اليهود في الفتنة وأول وقوع العذاب عليهم كان بسبب نسائهم

النبي ﷺ قال : V9 - 30 أبي سعيد الخدري – رضي الله عنه – عن النبي ﷺ قال : «إن الدنيا حلوة خُضررَة (۱) ، وإن الله مستخلفكم فيها (۲) ، فينظر كيف تعملون ، فاتقوا الدنيا ، واتقوا النساء (۳) ، فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء » رواه مسلم (۱) .

<sup>(</sup>۱) هذه الجملة تحتمل أن المراد بها: حسن الدنيا وتحبيبها إلى النفوس ولذتها، فهي كالفاكهة الخضراء الحلوة، فإن النفوس تطلبها طلباً، ويحتمل أن المراد سرعة فنائها كالشيء الأخضر من النبات، فهو سريع الذهاب والفناء. شرح النووي ۱۷/ ۵۰، شرح السنوسي ۷/ ۱۵۰.

<sup>(</sup>٢) أي جعلكم خلفاء للقرون التي قبلكم، فينظر سبحانه وتعالى هل تعملون بطاعته أم تقدمون شهواتكم الدنية على طاعة الله تعالى ، فتعصونه . انظر المرجعين السابقين .

<sup>(</sup>٣) المعنى : احذروا الافتتان بهما . ويدخل في النساء الزوجات وغيرهن ، وأكثرهن فتنة الزوجات لابتلاء أكثر الرجال بهن ، ولدوام فتتهن . شرح السنوسي ٧/ ١٥٠ .

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ، كتاب الذكر باب أكثر أهل الجنة الفقراء (٢٧٤٢) .

 <sup>(</sup>٥) أي أن معاوية – رضي الله عنه – كان واقفاً على المنبر ، فتناول قصــة مـن شـعر ،
 وهي خصلة من الشعر . ينظر الفتح ١٠/ ٣٧٥ .

كانت في يد حرسي (۱) ، يقول : يا أهل المدينة أين علماؤكم ، سمعت رسول الله على ينهي عن مثل هذه ، ويقول : « إنما هلك بنو إسرائيل حين اتخذ هذه نساؤهم » رواه البخاري ومسلم (۲) .

وفي رواية لمسلم: « إنما عذب بنو إسرائيل لما اتخذ هذه نساؤهم». وفي رواية في الصحيحين: « ما كنت أرى أن أحداً يفعله إلا اليهود، إن رسول الله ﷺ بلغه، فسماه « الزور » يعنى الوصال في الشعر (٣).

وفي رواية لمسلم من طريق قتادة عن سعيد بن المسيب ، عن معاوية أنه قال ذات يوم : « إنكم قد أحدثتم زيّ سوء ، وإن نبي الله على عن الزور ، قال : وجاء رجل بعصا على رأسها خرقة ، قال معاوية : ألا وهذا الزور ، قال قتادة : يعنى ما يكثر به النساء أشعارهن من الخرق .

#### الفوائد والعبر:

ا - دل الحديث الأول على خطورة فتنة الدنيا ، فإذا لم يجاهد الإنسان نفسه في البعد عن المشتبهات والمحرمات ، فإنه في الغالب يفتتن بالدنيا ، ولذلك لما تساهل كثير من الناس في هذه الأزمان في أمر الأموال ، وقعوا في أكل الحرام ، واستمرؤوه ، حتى ربما ينطبق عليهم قوله الأتين على الناس زمان لا يبالي المرء بما أخذ المال ، أمن حلال

<sup>(</sup>١) الحرسي : واحد الحرس ، وهم خدم الأمير الذي يحرسونه . المرجع السابق .

 <sup>(</sup>۲) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب اللباس ، باب وصل الشعر (۹۳۲) ، وصحيح
 مسلم ، كتاب اللباس ، باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة (۲۱۲۷) .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ، الموضع السابق ، وصحيح البخاري (٣٤٨٨) .

أم من حرام » رواه البخاري (١) ، وما علم المسكين أنه سيذهب ويترك كثيراً من هذا المال خلفه فيحاسَب عليه ، وهو لم يستفد منه ، وفي الحديث : (1) وأيما جسم نبت من سحت (٢) فالنار أولى به (2) .

٢ - كما دل هذا الحديث على خطورة فتنة النساء على الرجال ، ولذلك فإن من يتساهل في أمر النساء الأجنبيات فيما يتعلق بالخلوة بهن أو النظر إليهن ، أو مصافحتهن ، أو غير ذلك ، أو ينقاد للزوجة ويطبعها في كل ما تريد ، يجره ذلك في الغالب إلى أمور لا تحمد عقباها .

٣ - دل الحديث الثاني على تحريم وصل النساء لشعورهن بشعر أو خرق أو غيرهما ، وأن ذلك من الكذب والزور .

٤ - كما دل هذا الحديث على أن وقوع النساء أو غيرهن من أفراد أي أمة من الأمم أو أي مجتمع من المجتمعات في معصية الله تعالى وعدم انكاره بقية أفراده عليهم سبب لعقوبة الله تعالى التي تعم الواقع في المنكر والساكت عن الإنكار على من وقع فيه .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري : البيوع (٢٠٨٢) .

<sup>(</sup>٢) السحت : هو الحرام .

 <sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد وغيره. وهو حديث صحيح، وقد توسعت في تخريجه في
 التعليق على الحديث رقم (٣٠) من الرسالة الأولى من هذه المجموعة.

# الدرس التاسع والأربعون في حرص نساء اليهود على فتنة الرجال

الله عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله على : « لم يتكلم في المهد (۱) إلا ثلاثة : عيسى بن مريم ، وكان من بني إسرائيل رجل عابد يقال له جريج فابتنى صومعة (۱) وتعبد فيها ، قال : فذكر بنو إسرائيل يوماً عبادة جريج ، فقالت بغي (۱) منهم : لئن شئتم لأصيبنه (۱) ، قالوا : قد شئنا (۵) ، قال : فأتته فتعرضت له ، فلم يلتفت إليها ، فأمكنت نفسها من راع كان يؤوي غنمه إلى أصل صومعة جريج (۱) ، فحملت فولدت غلاماً ، فقالوا ممن ؟ قالت : من جريج (۷) ، فأتوه فاستنزلوه (۸) فشتموه وضربوه وهدموا صومعته ، فقال : ما شأنكم ؟ قالوا : إنك زنيت بهذه البغي فولدت

<sup>(</sup>۱) المهد: وطاء الصبي ، وقبل: سريره . والذين تكلموا في الصغر أكثر من ثلاثة ، لكن قبل: إن من سوى هؤلاء الثلاثة لم يكونوا في المهد، وإن كانوا صغاراً .

<sup>(</sup>٢) الصومعة : بناية كالمنارة ينقطع فيها عباد النصارى للعبادة ، وتكون عادة بعيدة من العمران ، لينقطعوا عن الناس ، وتسمى : الدير .

<sup>(</sup>٣) وهي المرأة بالزنا . وفي رواية : « وكانت امرأة يتمثل بحسنها » ، أي يُضرب المثل بجمالها ، لانفرادها به .

<sup>(</sup>٤) وفي رواية : « لأفتنه » ، والمراد : أن تجعله يقع في المعصية .

<sup>(</sup>٥) وهذا يدل على خبثهم .

<sup>(</sup>٦) أي أنها جعلت هذا الراعى يزنى بها .

<sup>(</sup>٧) المعنى أنها اتهمت جريجاً بأنه الذي زنا بها حتى حملت .

<sup>(</sup>٨) أي طلبوا منه أن ينزل من صومعته ، وكانت صومعة مرتفعة لا ينزل منها إلا بحبل .

غلاماً ، قال : وأين هو ؟ قالوا : ها هو ذا . قال : فقام فصلى ودعا ثم انصرف إلى الغلام فطعنه بإصبعه وقال : بالله مَن أبوك ؟ (١) ، قال : أنا ابسن الراعي ، فوثبوا إلى جريج فجعلوا يقبلونه ، وقالوا : نبني صومعتك من ذهب ، قال : لا حاجة لى في ذلك ، ابنوها من طين كما كانت .

قال وبينما امرأة في حجرها ابن ترضِعِه إذ مر بها راكب ذو شارة (٢) فقالت: اللهم اجعل ابني مثل هذا ، قال: فترك ثديها وأقبل على الراكب (٣) فقال: اللهم لا تجعلني مثله ، قال: ثم عاد إلى ثديها يمصه ، قال أبو هريرة: فكأني أنظر إلى رسول الله على يحكي صنيع الصبي ووضعه إصبعه في فمه ، فجعل يمصها ، ثم مُرّ بأمة تضرب (١) ، فقالت: اللهم لا تجعل ابني مثلها ، قال: فترك ثديها وأقبل على الأمة (٥) ، فقالت: حَلقي (٧) مر مثلها، يا أمّاه. قال: فذلك حين تراجعا الحديث (٢) ، فقالت: حَلقي (٧) مر الراكب ذو الشارة ، فقلت: اللهم اجعل ابنى مثله ، فقلت: اللهم لا

<sup>(</sup>١) سماه أبا مجازاً ، لأن الزاني ليس بأب للولد حقيقة ، ولعله في شرعهم يلحق به .

<sup>(</sup>٢) أي صاحب هيئة ومنظر ولباس حسن يشار إليه .

<sup>(</sup>٣) أي نظر الصبى إلى هذا الرجل الذي مر .

<sup>(</sup>٤) أي مُر على هذه المرأة التي معها ابنها بجارية تُضرَب.

<sup>(</sup>٥) أي نظر الصبي إلى الأمة التي تُضرَب.

<sup>(</sup>٦) أي أن الأم أقبلت على رضيعها تحدثه لما رأت أنه أهل للحديث ، لأنه تكرر منه الكلام ، ولأنه خاطبها بقوله : يا أماه .

<sup>(</sup>٧) لفظه « حلقى » تقال في الأصل لمن يستوجب الدعاء عليه ، أي أصاب وجع في حلقه . وتقال أيضاً للأمر الذي تعجب منه .

تجعلني مثله ، ومرَّ بهذه الأمة ، فقلت : اللهم لا تجعل ابني مثلها ، فقلت : اللهم اجعلني مثلها ، فقال : يا أماه إن الراكب ذو الشارة جبار من الجبابرة ، وإن هذه الأمة يقولون زنت ولم تزن ، وسرقت ولم تسرق<sup>(۱)</sup> ، وهي تقول حسبي الله » رواه الإمام أحمد والبخاري ومسلم<sup>(۲)</sup> .

۸۳ - وعن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - أن رسول الله ﷺ ذكر الدنيا فقال : « إن الدنيا خضرة حلوة (٢) فاتقوها ، واتقوا النساء (١) ، شم ذكر نسوة ثلاثاً من بني إسرائيل : امرأتين طويلتين تُعرفان ، وامرأة قصيرة لا تُعرف ، فاتخذت رجُلُيْنَ من خشب وصاغت خاتماً فَحَشَتُهُ من أطيب الطيب، المسك، وجعلت له غلقاً ، فإذا مرت بالملا أو بالمجلس قالت به، ففاح ريحه »(٥) .

<sup>(</sup>١) فالغلام دعا الله أن يجعل مثل هذه الجارية من جهة كونها سالمة من الوقوع في المعاصي ، وليس المراد : مثلها في أن يتهم بباطل يكون منه بريثاً .

ينظر في شرح الفاظ وعبارات هذا الحديث السابقة: شرح النووي لمسلم ١١٥ - ١٠٨ ، وفتح الباري ٦/ ٤٧٩ - ٤٨٤ ، وعمدة القاري ١٠٨ - ٣٠ - ٣٠ ، وبلوغ ٣٢ ، وإرشاد الساري ٥/ ٤١١ - ٤١٣ ، وشرح الأبي لمسلم ٧/ ٤ - ٨ ، وبلوغ الأماني ٢٠/ ١٤٩ ، ١٥٠ .

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد ٢/ ٣٠٧، ٣٠٨، واللفظ له، والبخاري (٣٤٣٦)، ومسلم (٢) رواه الإمام أحمد صحيح .

<sup>(</sup>٣) أي غضة ناعمة طرية . ينظر النهاية ٢/ ٤١ .

<sup>(</sup>٤) أي احذروا فتنة الدنيا ، واحذروا فتنة النساء .

<sup>(</sup>٥) رواه الإمام أحمد ٣/ ٤٦ ، وأبو يعلى (١٢٩٣) بإسناد صحيح . ورواه مسلم (٢٢٥٢) من قوله : « ذكر نسوة ... إلى قوله : المسك » .

#### الفوائد والعبر :

١ - خبث نساء اليهود وحرصهن على فتنة الرجال ، ولهذا فإن من تخرج من نساء المسلمين متعطرة قد ارتكبت محرماً لتشبهها بنساء اليهود في هذا العمل المحرم ؛ ولأنها قد تتسبب في فتنة بعض الرجال .

٢ - ثبوت الكرامات للصالحين ، كما حصل لجريج العابد من إنطاق الله تعالى لهذا الغلام .

٣ - أن من كان في هذه الحياة الدنيا في غنى ومكانة بين الناس لا ينبغي لأي عامل أن يغبطه على ما أعطي من زينة الحياة الدنيا إذا كان لم يستعن بها على طاعة الله ، بل ينبغي للعاقل أن يرحمه ؛ لأنه قد يكون مستدرجاً بهذه الزينة الفانية ليستمر على المعصية حتى يأتيه الأجل وهو على حال لا ترضي الله تعالى ، وقد ثبت عن النبي على أنه قال : « إذا رأيت الله يعطي العبد من الدنيا على معاصيه ما يحب فإنما هو استدراج » ، ثم تلا رسول الله على :

﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ، فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَآ أُوتُواْ أَخَذْنَهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُم مُّبْلِسُونَ ﴾ [الانعام: ٤٤](١).

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد (١٧٣١١) ، والطبري (١٣٢٤٠ ، ١٣٢٤١) وغيرهم بإسناد جيد. وينظر السلسلة الصحيحة (٤١٣) .

## الدرس الخمسون في تكليف نساء الفقراء من اليهود لأزواجهن مالا يطيقون

<sup>(</sup>١) وفي لفظ « الصبغه » بالباء . ولعل المراد بالصبغ ما يصبغ به الثياب وغيرها ، والصيغة : الحلى .

<sup>(</sup>٢) المسك: نوع من الطيب.

<sup>(</sup>٣) أي يعطي ربه جل وعلا عهوداً ومواثيق ألا يسأله غير الاستظلال بظل هذه الشجرة والشرب من مائها .

<sup>(</sup>٤) المعنى أنه يسأل أن يستظل بالشجرة الأخرى التي هي أفضل من الشجرة التي هـو تحتها .

رواه ابن خزیمة<sup>(۱)</sup>.

وروى مسلم آخره من طريق النعمان بن أبي عياش ، عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - أن رسول الله على قال : إن أدنى أهل الجنة منزلة رجل صرف الله وجهه عن النار قبل الجنة ، ومثل له شجرة ذات ظل ، فقال : أي رب قدمني إلى هذه الشجرة أكون في ظلها ... وساق الحديث بنحو حديث ابن مسعود .

۸۵ - ولفظ حديث ابن مسعود: ... فيقول الله عزوجل: يا ابن آدم! لعلي إن أعطيتكها سألتني غيرها، فيقول: لا يا رب! ويعاهده أن لا يسأله غيرها، وربه يعذره، لأنه يرى ما لا صبر له عليه، فيدنيه منها، فيستظل بها ويشرب من مائها، ثم تُرفع له شجرة هي أحسن من الأولى، فيقول: أي رب! أدنني من هذه لأشرب من مائها وأستظل بظلها، لا أسألك غيرها، فيقول: يا ابن آدم! ألم تُعاهدني أن لا تسألني غيرها؟ فيقول: لعلي إن أدنيتك منها تسألني غيرها؟ فيعاهده أن لا يسأله غيرها، وربه يعذره، لأنه يرى ما لا صبر له عليه فيدنيه منها، فيستظل بظلها ويشرب من مائها، ثم تُرفع له شجرة عند باب الجنة هي أحسن من الأوليين، فيقول: أي ربّ! أدنني من هذه لأستظل بظلها وأشرب من مائها، لا

<sup>(</sup>۱) في كتاب التوحيد ، باب ذكر ما يعطي الله عزوجل من نعم الجنة ٢/ ٧٥٨ ، ٧٥٩ ، رقم (٤٨٧) ، عن محمد بن عبدالأعلى الصنعاني ، قال : ثنا المعتمر ، عن أبيه ، قال : ثنا أبو نضرة ... فذكره . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات ، رجال مسلم .

أسألك غيرها ، فيقول : يا ابن آدم! ألم تعاهدني أن لا تسألني غيرها ؟ قال : بلى يا رب ، هذه لا أسألك غيرها ، وربه يعذره لأنه يرى ما لا صبر له عليه ، فيدنيه منها ، فإذا أدناه منها ، فيسمع أصوات أهل الجنة ، فيقول : له عليه ، فيدنيه منها ، فإذا أدناه منها ، فيسمع أصوات أهل الجنة ، فيقول : أي رب! أدخلنيها ، فيقول : يا ابن آدم ما يصريني منك (۱) ؟ أيرضيك أن أعطيك الدنيا ومثلها معها ؟ قال : يا رب أتستهزئ مني وأنت رب العالمين؟ فضحك ابن مسعود ، فقال : ألا تسألوني مم أضحك ؟ فقالوا : مم تضحك يا مم تضحك ؟ قال : هكذا ضحك رسول الله ﷺ ، فقالوا : مم تضحك يا رسول الله ﷺ ، فقالوا : مم تضحك يا وأنت رب العالمين ؟ فيقول : إني لا أستهزئ منك ، ولكني على ما أشاء قادر . رواه مسلم (۱)

وفي آخر حديث أبي سعيد زيادة ، وفي آخرها : قال : ثم يدخل بيته ، فتدخل عليه زوجتاه من الحور العين ، فتقولان : الحمد لله الذي أحياك لنا وأحيانا لك ، قال : فيقول : ما أعطي أحد مثلما أعطيت (٣) .

#### الفوائد والعبر:

١ - أنه يحرم على المرأة أن تكلف زوجها من النفقه ما يشق عليه .

<sup>(</sup>١) أي ما يقطع مسألتك ويمنعك من سؤالي . ينظر النهاية ٣/ ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، كتاب الإيمان ، باب أدنى أهل الجنة منزلة (١٨٧) .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ، الموضع السابق (١٨٨) ، وليس في هذا الحديث قوله : « فيقول : يا ابن آدم ما يصيرني ... إلى آخره .

Y - دل هذا الحديث على عظم نعيم أهل الجنة ، وإذا كان هذا حال آخر من يدخل الجنة ، فكيف بأعلاهم منزلة ؟ وعجباً للمسلم الذي يؤمن بالجنة ونعيمها العظيم ، ثم يفرط فيه ويعرض نفسه لأن يكون من حطب جهنم بسبب معاصي لا يستفيد منها - في الغالب - شيئاً ، وإن استفاد شيئاً فهو شيء حقير لا يرضى عاقل أن يضيع نصيبه من الجنة ويعرض نفسه لعقوبة الله بسبب هذه المعاصي والمكاسب الحقيرة الفانية .

## الدرس الحادي والخمسون في أن اليهود أهل كذب وخيانه ينبغي الحذر منهم وأن الشيطان يعينهم على باطلهم ودجلهم

النبي عن زيد بن ثابت الأنصاري - رضي الله عنه - قال: أتي بي النبي على مقدمه المدينة، فأعجب بي ، فقيل له: هذا غلام من بني النجار، قد قرأ مما أنزل الله عليك بضع عشرة سورة ، فاستقرأني ، فقرأت « ق » ، فقال لي : « تَعَلَّم لي كتاب يهود (١) فإني ما آمن يهود على كتابي (٢) » ، فتعلمته في نصف شهر ، حتى كتبت له إلى يهود ، وأقرأ له إذا كتبوا إليه (٣) .

<sup>(</sup>۱) المراد بالكتباب : الخط ، ومن لا زم تعلم خطهم تعلم لغتهم . ينظر الفتح . ١٨٧ ، ١٧٦/١٣

<sup>(</sup>٢) لعله ﷺ خشي أن يزيد من يترجم لليهود كتاب النبي ﷺ ما ليس منه ، وذلك إذا ترجمه لهم أحدهم ممن يحسن العربية .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في تاريخه الكبير ٣/ ٣٨٠ في ترجمة زيد بن ثابت عن إسماعيل بسن أبي أويس ، حدثني ابن أبي الزناد ، عن أبيه ، عن خارجه بن زيد بن ثابت ، عن زيد ... فذكره . وإسناده حسن ، رجاله رجال الصحيحين ، عدا عبدالرحمن بن أبي الزناد ، فهو من رجال مسلم ، وروى له البخاري في تاريخه ، كما في هذا الحديث ، وهو «صدوق ، تغير حفظه لما قدم بغداد» ، والراوي عنه هنا مدنى ، فروايته عنه قوية . وقد سقط اسم « زيد » من التاريخ الكبير المطبوع ، والسياق يقتضي وجوده ، وقد نقل هذا الحديث الحافظ في الفتح ١٨٦/١٨ ، وفي تغليق التعليق ٥/ ٣٠٦ ، فذكره .

۸۷ - وعن زينب امرأة عبدالله بن مسعود - رضي الله عنهما - قالت :
 کان عبدالله إذا جاء من حاجة فانتهى إلى الباب تنحنح وصوّت ، کراهية أن
 یهجم منا على شيء یکرهه (۱)، قالت: وإنه جاء ذات یوم فتنحنح ، قالت :

وقد روى هذا الحديث البخاري في صحيحه في كتاب الأحكام ، باب ترجمة الحكام
 ۱۸۵ ، ۱۸۵ ، ۱۸۵ تعليقاً مجزوماً به من قوله : « تعلم كتاب يهود ... إلخ» .

ورواه أبو داود في العلم ، باب رواية حديث أهل الكتاب (٣٦٤٥) ، والترمذي في الاستئذان ، باب ما جاء في تعلم السريانية (٢٧١٥) ، والحافظ في تغليق التعليق 0/ 00 من طرق عن ابن أبي الزناد به بنحو رواية البخاري في الصحيح ، إلا أن في رواية الحافظ ذكر القراءة مع اختصار يسير . وقال الترمذي «حسن صحيح» ، قال الشيخ شعيب الأرنؤوط في تعليقه على جامع الأصول 01 × 02 «وهو كما قال» ، وذكره الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح أبي داود .

ورواه الإمام أحمد ٥/ ١٨٢ عن جرير ، عن الأعمش ، عن ثابت بن عبيد ، عن زيد ، بلفظ : « قال لي رسول الله ﷺ : « تحسن السريانية ؟ إنها تأتيني كتب » ، قلت : لا ، قال : « فتعلمها » ، فتعلمتها في سبعة عشر يوماً . وإسناده حسن ، رجاله ثقات رجال الشيخين ، لكن جرير ، وهو ابن عبدالحميد قبل : تغير حفظه قليلاً بأخرة .

وقد ذكر الحافظ في الفتح ١٨٧/١٣ ، وفي تغليق التعليق ٩/ ٣٠٨ أن هذه الرواية تدل على أن أبي الزناد لم يتفرد بهذا الحديث كما ذكر بعيض المتأخرين . وقال أيضاً في الفتح : « وقصة ثابت يمكن أن تتحد مع قصة خارجة بأن من لازم تعليم كتابة اليهود تعلم لسانهم ، ولسانهم السريانية ، لكن المعروف أن لسانهم العبرانية، فيحتمل أن زيداً تعلم اللسانين لاحتياجه إلى ذلك » .

(۱) أي ليعلم أهله بوصوله فيستعدوا له ، ويظهروا لــه بمظهــر مناســب لا يكرهــون أن يراهـم عليه . وعندي عجوز ترقيني من الحمرة (۱) ، فأدخلتها تحت السرير (۲) ، فدخل فجلس إلى جنبي فرأى في عنقي خيطاً ، قال: ما هذا الخيط ؟ قالت: قلت: خيط رقي لي فيه ، قالت: فأخذه فقطعه ثم قال: إن آل عبدالله لأغنياء عن الشرك، سمعت رسول الله على يقول: «إن الرقى والتمائم (۳) والتولة (۱) شرك » قالت: فقلت له: لم تقول هذا وقد كانت عيني تقذف (۱) ، فكنت أختلف إلى فلان اليهودي (۱) يرقيها ، وكان إذا رقاها سكنت! قال: إنما ذلك عمل الشيطان كان ينخسها بيده فإذا رقيتها كف عنها ، إنما كان يكفيك أن تقولي كما قال رسول الله على : «أذهب البأس رب الناس اشف وأنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يغادر سقماً (۱) .

<sup>(</sup>۱) الرقية : القراءة والنفث على المريض ، والحمرة : ورم في الجسد . ينظر القاموس الركاء ، وشرح السندي لابن ماجة ٢/ ٣٦٠ .

<sup>(</sup>٢) في رواية ابن ماجة : «كان لنا سرير طويل القوائم».

<sup>(</sup>٣) الرقية المنهي عنها هي ما كانت بلغة غير مفهومة أو فيها شرك أو طلاسم . والتماثم: جمع تميمة ، وهي ما يعلق على الشخص لدفع المرض أو العين أو الجن ، أو للعلاج . ينظر غريب الحديث لأبي عبيد ٤/٥١ ، الترغيب ٤/٥٠٠ ، فتح المجيد ص١٣٤ – ١٣٦ .

<sup>(</sup>٤) التولة: نوع من السحر، يحبب المرأة إلى زوجها. ينظر المراجع السابقة، وجامع الأصول ٧/ ٥٧٥.

<sup>(</sup>۵) في رواية : « تدمم » .

<sup>(</sup>٦) أي أذهب إليه ، وأتردد عليه . القاموس ٣/ ١٣٦ .

<sup>(</sup>٧) رواه الإمام أحمد ١/ ٣٨١، وأبو داود في الطب، باب في تعليق التماثم

\_\_\_\_

(٣٨٨٣)، وابن ماجة في الطب (٣٥٣٠) من طريقين صحيحين عن الأعمش، عن عمرو بن مرة ، عن يحيى الجزار ، عن ابن أخت زينب ، عن زينب ، ورجاله ثقات ، رجال الصحيحين ، عدا ابن أخت زينب – ويقال : ابن أخي – زينب ، فقد قال الحافظ في التقريب : « كأنه صحابي » وهو من رجال أصحاب السنن ، وقال المنذري ٣/ ٢٠٥ : « مجهول » ، ويحيى بن الجزار « صدوق » ، وهو من رجال مسلم . وقد صحح هذا الحديث الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح أبي داود ، وقال في تخريج المشكاة (٤٥٥١) : « إسناده حسن » ، وحسنه الشيخ عبدالقادر الأرنؤوط في تعليقه على جامع الأصول ٧/ ٥٧٥ ، وصححه في تعليقه على فتلم المجيد ص١٣٣٠ .

ورواه الطبراني في الكبير (٨٨٦٣) من طريق عاصم بن علي ، عن المسعودي ، عن المنهال بن عمرو ، عن أبي عبيدة ، عن عبدالله ، ورجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن ، لكن المسعودي اختلط ، وعاصم روى عنه بعد الاختلاط ، وأبو عبيدة لم يدرك أباه . وفي هذه الرواية أن الشيطان ينخس رأسها ، وفيه أتسه أمرها أن تقرأ سورة الصمد والمعوذتين .

ورواه الحاكم في الطب ٢ ١٧/٤ من طريق المنهال ، عن قيس بـن السـكن ، عـن عبد الله بن مسعود . وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي . وليـس فـي هـذه الروايـة قول زينب : « فقلت له : لم تقول هذا ... » وما بعده .

ورواه الحاكم أيضاً ٤١٦/٤ ، ٤١٧ من طريق أم ناجية ، عــن ابـن مسـعود بنحـو الرواية السابقة . وفي إسناده « السري بن إسماعيل ، وهو متروك » .

ورواه الحاكم كذلك في الرقى والتمائم ٢١٧/٤ ، ٢١٨ من طريق محمد بن مسلمة الكوفي ، عن الأعمش ، عن عمرو بن مرة ، عن يحيى الجزار ، عن عبدالله بن عتبة، عن زينب بنحو رواية قيس . وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي. ورواه ابن حبان كما في الإحسان في الرقى والتماثم (٢٠٩٠) ، والطبراني في

#### الفوائد والعبر :

١ - مشروعية تعلم لغات الكفار عند الحاجة إليها .

Y = 1 انه يستحب للرجل عند دخول منزله أن يخبر أهله بقدومه ، وذلك إما بالكلام أو النحنحة أو ما يشبه ذلك  $^{(1)}$ . ثم إذا دخل بيته استحب له أن يسلم على أهله ، كما قال تعالى :

﴿ فَإِذَا دَخَلْتُم بُيُوتًا فَسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ تَحِيَّةً مِّنْ عِندِ اللَّهِ مُبَرَكَةً طَيِّبَةً ﴾ [النور: ٦١].

الكبير (۱۰۵۰۳) من طريق فضيل بن عمرو ، عن يحيى بن الجزار ، عن ابسن مسعود
 بنحو رواية قيس . ورجاله ثقات ، إلا أن يحيى الجزار لم يدرك ابن مسعود .

ورواه الطبراني في الكبير (٨٨٦١) عن الدبري ، عن عبدالرزاق ، عن معمر ، عن عبدالكريم الجزري ، عن زياد بن أبي مريم أو عن عبيدة . ورجاله ثقات عدا زياد ، فلم يوثقه سوى العجلي . وليس في هذه الرواية قول عبدالله : « سمعت رسول الله عليه يقول : إن الرقي ... » وما بعده .

وروى أبو عبيد في غريب الحديث ٤/ ٥٠ حديث : « إن الرقى ... » موقوفاً على ابن مسعود . رواه عن غندر ، عن شعبة ، عن الحكم ، عن إبراهيم . ورجاله ثقات ، رجال الصحيحين ، لكن إبراهيم لم يسمع من ابن مسعود .

وروى حديث : « أذهب البـأس ... إلـخ » البخـاري (٥٧٤٣ ، ٥٧٤٤) ، ومسـلم (٢١٩١) من حديث أنس .

وبالجملة الرواية الأولى ضعفها ليس قوياً ، بل ليس مقطوعاً به ، فتتقوى بالروايات التي بعدها ، وبشواهدها المذكورة ، سوى ما يتعلق برقية اليهودي ونخس الشيطان ، فليس له إلا شاهد ضعيف . والله أعلم .

(١) ينظر: الآداب الشرعية ١/ ٣٩٩، ٤٠٠.

ومعنى ( على أنفسكم ) : أن يسلم الداخل على من في البيت من أهله أو غيرهم (١) .

٣ - تحريم الرقى الشركية ، وهي الرقى التي يكون فيها نوع اعتماد من الراقي أو المرقي على هذه الرقية ، أو التي يكون فيها طلاسم وكتابات لا تعرف ، فهذه كلها من الشرك الأصغر ، أما إن كان في الرقية استغاثة بغير الله كالجن أو الأولياء أو غيرهم فهى من الشرك الأكبر .

٤ - تحريم تعليق التمائم إذا كانت من خيوط أو خرز أو جلود حيوانات أو عظام ونحوها سواء قرئ عليها أو لا . أما إن كانت التمائم في أوراق قد كتب فيها رقية ، فإن كانت هذه الرقية من الرقى المحرمة التي سبق ذكرها فيحرم تعليقها ، أما إن كانت هذه الرقية التي في هذه الأوراق لم يكتب فيها إلا آيات من القرآن أو أحاديث من السنة أو أدعية مشروعة فإن اعتقد من علقها أنها لا تنفع بذاتها وأن الله هو النافع وحده لكن تعلق قلبه بها في دفع الضر فهذا من الشرك الأصغر ، لاعتماده على الأسباب ، وإن لم يعتمد قلب عليها فقد اختلف أهل العلم في جواز تعليقها ، والأحوط تركها ، لعموم الأحاديث التي فيها النهي عن الرقى ، ولأن تعليقها يؤدي إلى أن يدخل بها أماكن الخلاء ونحوها ، وقد تعلق على الأطفال فينامون عليها .

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير لهذه الآية.

<sup>(</sup>٢) للتوسع في مسائل الرقى والتمائم ينظر : رسالة « تسهيل العقيدة » فقد توسعت في ذكر أنواعهما وحكم كل نوع في فصل الشرك الأصغر .

- ٥ تحريم التولة وغيرها من أعمال السحرة ، وأنها من الشرك .
- ٦ أن الشيطان يعين اليهود وغيرهم من الكفار والسحرة والمشعوذين على كذبهم وباطلهم .
- ٧ أنه يستحب للإنسان أن يرقي نفسه بالأذكار الشرعية والأدعية
   المستحبة .

# الدرس الثاني والخمسون في بعض أخبار ابن صياد<sup>(۱)</sup> اليهودي وكهانته

٨٨ - عن ابن شهاب ، عن سالم بن عبدالله ، عن عبدالله بن عمر ، أن عمر بن الخطاب انطلق مع رسول الله على وهط قبل ابن صياد حتى وجده يلعب مع الصبيان عند أطم (٢) بني مغالة ، وقد قارب ابن صياد يومئذ الحُلُم (٢) ، فلم يشعر حتى ضرب رسول الله على ظهره بيده ، ثم قال رسول الله على لابن صياد : « أتشهد أني رسول الله ؟ » فنظر إليه ابن صياد فقال : أتشهد أني رسول الله ؟ » فنظر إليه ابن صياد أنك رسول الأميين (١٤) ، فقال ابن صياد لرسول الله على : أتشهد أني

<sup>(</sup>۱) ابن صياد ، ويقال : ابن صائد : رجل من اليهود أو دخيل فيهم ، وكان أحد الدجاجلة الكذابين ، فقد كان في صغره يدعي النبوة ، وكان يتعاطى السحر والكهانة ، واسمه «صاف» وقد ظهرت عليه بعض علامات المسيح الدجال ، فقد ورمت عينه ونتأت ، وقد جزم بعض الصحابة بأنه المسيح الدجال . وقيل : إنه تاب في كبره ، وقد فقد يوم الحرة . ينظر صحيح مسلم مع شرحه للنووي إنه تاب في كبره ، وشرح الأبي ٧/ ٢٥٨ - ٢٦١ .

<sup>(</sup>٢) الأطم: الحصن.

<sup>(</sup>٣) يعنى : البلوغ .

<sup>(3)</sup> يريد أنك رسول إلى العرب خاصة ، لأن أكثر العرب لا يكتب ، وفسي هذا إنكار لعموم رسالته ﷺ . قال الحافظ في الفتح ٦/ ١٧٣ : « فيه إشعار بأن اليهود الذيبن كان ابن صياد منهم كانوا معترفين ببعثة النبي ﷺ ، لكن يدعون أنها مخصوصة بالعرب ، وفساد حجتهم واضح جداً ، لأنهم إذا أقروا بأنه رسول الله استحال أن يكذب على الله ، فإذا ادعى أنه رسول إلى العرب وإلى غيرهم تعين صدقه ، فوجب تصديقه » . وينظر شرح الأبي ٧/ ٢٦٢ .

رسول الله ؟ فرفضه (۱) رسول الله ﷺ وقال : « آمنت بالله وبرسله » .

نقال عمر بن الخطاب : ذرني يا رسول الله أضرب عنقه ، فقال له رسول الله ﷺ : « إن يكنه فلا خير لك في قتله » .

ثم انطلق بعد ذلك رسول الله ﷺ وأبي بن كعب الأنصاري إلى النخل التي فيها ابن صياد ، حتى إذا دخل رسول الله ﷺ النخل ، طفق يتقي بجذوع النخل ، وهو يَختلُ أن يسمع من ابن صياد شيئاً ، قبل أن يسراه ابن صياد ، فرآه رسول الله ﷺ وهو مضطجع على فراش ، في قطيفة ، له فيها زمزمة (٢) ، فرأت أم ابن صياد رسول الله ﷺ وهو يتقي بجذوع النخل ، فقالت لابن صياد : يا صاف! ( وهو اسم ابن صياد ) هذا محمد ، فثار ابن صياد (٤) ، فقال رسول الله ﷺ : « لو تركته بين (٥) .

قال : فقام رسول الله ﷺ في الناس فأثنى على الله بما هـو أهلـه ، ثـم ذكر الدجال فقال : « إني لأنذركموه ، ما من نبي إلا وقد أنذره قومه ، لقــد

<sup>(</sup>١) أي لم يرد على سؤاله . ينظر شرح الأبي ٧/ ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) المعنى أنه إن كان ابن صياد هو الدجال فلن تستطيع قتله ، لأن الـذي يقتلـه هـو عيسى عليه السلام .

 <sup>(</sup>٣) القطيفه : كساء مخمل . والزمزمة : صوت خفي لا يكاد يعرف ، أو لا يعرف .
 شرح مسلم للنووي ١٨/ ٥٥ .

<sup>(</sup>٤) أي نهض من مضجعه . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٥) أي لو لم تخبره بقربنا منه لعرفنا حاله ، ولانكشف لنا أمره ، هـل هـو كـاهن أم ساحر أو غيرهما . المرجع السابق .

أنذره نوح قومه ، ولكن أقول لكم فيه قولاً لم يقله نبي لقومه ، تَعَلَّمــوا أنــه أعور ، وأن الله تبارك وتعالى ليس بأعور » .

قال ابن شهاب: وأخبرني عمر بن ثابت الأنصاري أنه أخبره بعض أصحاب رسول الله ﷺ ، أن رسول الله ﷺ قال يوم حذر الناس اللجال: «إنه مكتوب بين عينيه: (كافر)، يقرؤه مَن كره عمله، أو يقرؤه كل مؤمن»، وقال: «تُعَلَّمُوا أنه لن يرى أحد منكم ربه عزوجل حتى يموت» رواه البخاري ومسلم (۱).

#### الفوائد والعبر:

١ - جواز ذهاب العلماء إلى المتهمين بالسحر والكهانة لمعرفة حقيقة حالهم .

٢ - جواز التجسس من قبل ولاة الأمر أو من ينوب عنهم على المتهمين بالكهانة وغيرها مما فيه خطر على الإسلام وأهله .

٣ - أنه ينبغى تحذير الأمة من كل ما فيه خطر عليها لتحذره وتبتعد عنه .

٤ - أن رؤية الله تعالى غير ممكنة لأحد من البشر في الحياة الدنيا ، أما
 في الآخرة فإن المؤمنين يرونه في يوم القيامة وفي الجنة كما قال تعالى :

﴿ وُجُوهٌ يَوْمَبِنْ ِ نَّاضِرَةً ﴿ إِلَىٰ رَبُّهَا نَاظِرَةً ﴿ ﴾ [القيامة: ٢٢] .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، كتاب الجهاد : كيف يعرض الإسلام على الصبي (٣٠٥٥ - ٣٠٥٧) ، وصحيح مسلم ، كتاب الفتن (٢٩٣٠) وليس عند البخاري قوله : « قال ابن شهاب ... إلخ » .

وروى البخاري ومسلم عن أبي هريرة أن ناساً قالوا: يا رسول الله هل نرى ربنا يوم القيامة ؟ فقال على : « هل تضارون في رؤية القمر ليلة البدر ؟ - أي هل يضايقكم أو ينازعكم شيء في رؤيته - قالوا: لا يا رسول الله ، قال: « هل تضارون في رؤية الشمس ليس دونها سحاب ؟ » قالوا: لا يا رسول الله . قال: « فإنكم ترونه كذلك » (۱) ، وروى مسلم عن صهيب رضي الله عنه - عن النبي على قال: « إذا دخل أهل الجنة الجنة ، قال: يقول الله تبارك وتعالى: تريدون شيئاً أزيدكم ؟ فيقولون: ألم تبيض وجوهنا ؟ ألم تدخلنا الجنة وتنجينا من النار؟ قال: فيكشف الحجاب، فما أعطوا شيئاً أحب إليهم من النظر إلى ربهم عز وجل (۱) ، والأحاديث في إثبات رؤية المؤمنين لربهم جل وعلا في الآخرة كثيرة متواترة .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٧٤٣٧) ، وصحيح مسلم (١٨٢) .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم (١٨١) .

## الدرس الثالث والخمسون في بقية أخبار ابن صياد اليهودي

۸۹ - عن نافع عن عبدالله بن عمر - رضي الله عنهما - قال : لقيته - يعني ابن صياد - مرتين ، فذكر المرة الأولى ، ثم قال : فلقيته لقية أخرى وقد نفرت (۱) عينه ، قال : فقلت : متى فعلت عينك ما أرى ؟ قال : لا أدري ، قال : قلت : لا تدري وهي في رأسك ؟ قال : إن شاء الله خلقها في عصاك هذه ، قال : فنخر كأشد نخير حمار سمعت ، قال : فزعم بعض أصحابي أني ضربته بعصاً كانت معي حتى تكسرت ، وأما أنا فوالله ما شعرت .

قال : وجاء (٢) حتى دخل على أم المؤمنين حفصة – رضي الله عنها – فحدثها فقالت : ما تريد إليه ، ألم تعلم أنه قد قال (٢) : « إن أول ما يبعثه على الناس غضب يغضبه ؟ » رواه مسلم (٥) .

٩٠ - وعن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - قال : قال لي ابن صائد ، وأخذتني منه ذمامة (٦) : هذا عذرت الناس ، مالي ولكم ؟ يا

أي ورمت ونتأت . شرح النووي لمسلم ١٨/ ٥٧ .

 <sup>(</sup>٢) أي ابن عمر - رضى الله عنهما - .

<sup>(</sup>٣) أي النبي ﷺ كما هو صريح في الرواية الثانية عند مسلم (٢٩٣٢) (٩٨) .

<sup>(</sup>٤) تريد المسيح الدجال .

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ، كتاب الفتن (٢٩٣٢) (٩٩) .

<sup>(</sup>٦) أي حياء وإشفاق . ينظر شرح مسلم للنووي ١٨/١٨ .

أصحاب محمد! ألم يقل نبي الله ﷺ : « إنه يهودي » وقد أسلمت ، قال : « ولا يولد له » وقد وُلد لي ، وقال : « إن الله قد حرَّم عليه مكة » وقد حججت .

قال : فما زال حتى كاد أن يأخذ في قوله (١) ، قال : فقال له (٢) : أما والله إني لأعلم الآن حيث هو (7) ، وأعرف أباه وأمه ، قال : وقيل له : أيسرك أنك ذاك الرجل (3) ؟ قال : فقال : لو عُرض علي ما كرهت .

وفي رواية أخرى قال أبو سعيد: خرجنا حُجاجاً أو عُماراً ومعنا ابن صائد، قال: فنزلنا منزلاً فتفرق الناس وبقيت أنا وهو، فاستوحشت منه وحشة شديدة مما يُقال عليه، قال: وجاء بمتاعه فوضعه مع متاعي، فقلت: إن الحر شديد فلو وضعته تحت تلك الشجرة، قال: ففعل، قال: فرفعت لنا غنم فانطلق فجاء بعُس<sup>(٥)</sup>، فقال: اشرب أبا سعيد! فقلت: إن الحر شديد واللبن حار، ما بي إلا أني أكره أن أشرب عن يده - أو قال: أخذ عن يده - فقال أن البسعيد! لقد هممت أن آخذ حبلاً فأعلقه بشجرة ثم أختنق مما يقول لي الناس، يا أبا سعيد! من خفي عليه حديث رسول

<sup>(</sup>١) أي يؤثّر فيُّ وأصدقه في دعواه أنه ليس المسيح الدجال . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٢) أي قال ابن صياد لأبي سعيد الخدري .

<sup>(</sup>٣) مراده أنه يعرف المكان الذي يوجد به المسيح الدجال .

<sup>(</sup>٤) أي قيل لابن صائد أتحب أن تكون أنت المسيح الدجال ؟

<sup>(</sup>٥) أي أنهم رأوا غنماً فانطلق ابن صائد فجاء بعس - وهو الإناء الكبير - فيه لبن من تلك الغنم . ينظر المرجع السابق .

<sup>(</sup>٦) أي قال ابن صياد لأبي سعيد .

الله ﷺ ما خفي عليكم معشر الأنصار (۱۱)! الست من أعلم الناس بحديث رسول الله ﷺ: « هـ و كافر » وأنا مسلم ؟ أوليس قد قال رسول الله ﷺ: « هو عقيم لا يُولد له » وقـد تركـت ولـدي بالمدينة ؟ أوليس قد قال رسـول الله ﷺ: « لا يدخـل المدينة ولا مكـة » وقد أقبلت من المدينة وأنا أريد مكة ؟

قال أبو سعيد الخدري: حتى كدت أن أعذره، ثم قال: أما والله إنسي لأعرفه وأعرف مولده وأين هو الآن. قال: قلت له: تبأ لك سائر اليوم (٢). رواه مسلم (٣).

٩١ - وعن جابر بن عبدالله - رضي الله عنهما - قال : فقدنا ابن صياد يوم الحرة<sup>(1)</sup> . رواه أبو داود<sup>(۵)</sup> .

### الفوائد والعبر:

١ - أن أمر ابن صياد كان قد اشتبه في أول الأمر ، ثم ظهر ذلك ،

<sup>(</sup>١) أي لو خفيت أحاديث النبي ﷺ على أحد لم تخف عليكم معشر الأنصار .

<sup>(</sup>٢) أي خساراً دائماً لك ، لأن اليوم يراد به الزمان . ينظر شرح الأبي لصحيح مسلم ٧/ ٢٦١ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ، كتاب الفتن وأشراط الساعة ، باب ابن صياد (٢٩٢٧) .

<sup>(</sup>٤) يوم الحرة : هو يوم الوقعة المشهورة بين أهل المدينة وجيش يزيد بـن معاويـة ، والتـي هُزم فيها أهل المدينة ، وكانت في ذي الحجة سنة ٦٣هـ. تاريخ الطبري ٥/ ٤٨٧ .

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود في الملاحم (٤٣٣٢) من طريق شيبان ، عن الأعمش ، عن سالم ، عن جابر . وإسناده صحيح ، رجاله رجال الصحيح . وصحح إسناده النووي في شرح مسلم ١٨/ ٤٧ ، والحافظ في الفتح ٢٣/ ٣٢٨ .

وتبين أنه كاهن من الكهان ، وليس هو المسيح الدجال .

Y - جواز المعاريض عند الحاجة إليها ، وأن فيها مندوحة عن الكذب، ولهذا ذكر أبو سعيد الخدري - رضي الله عنه - لابن صياد بأن الحرّ شديد واللبن حار تعريضاً بأن هذا هو السبب الذي جعله لا يشرب من هذا اللبن الذي جاء به ابن صياد ، مع أن السبب الحقيقي هو كراهته أن يشرب من لبن جاء به ابن صياد لوحشته منه بسبب ما يشاع عنه من أنه قد يكون هو المسيح الدجال .

٣ - أن من ذَجْل ابن صياد وكذبه ادعاءه معرفة مولد الدجال وأين هــو
 الآن .

# الدرس الرابع والخمسون في بعض الأخبار الدالة على أن اليهود من أتباع الدجال

وحذر الله الدجال ، فقال : « أحذركم المسيح الدجال ، وإن كل نبي قد أنذره اصحابه الدجال ، فقال : « أحذركم المسيح الدجال ، وإن كل نبي قد أنذره قومه ، وهو فيكم أيتها الأمة (۱) ، وسأحكي لكم من نعته (۱) ما لم تحك الأنبياء قبلي لقومهم : يكون قبل خروجه سنين جدب حتى يهلك كل ذي حافر » ، فناداه رجل فقال : يا رسول الله بم يعيش المؤمنون ؟ قال : « مما يعيش به الملائكة (۱) ، ثم يخرج ، وهو أعور ، وليس الله عزوجل بأعور ، بين عينيه مكتوب ( كافر ) يقرؤه كل مؤمن أمي وكاتب ، أكثر من يتبعه اليهود والنساء الأعراب »(١) .

<sup>(</sup>١) أي أن الدجال سيخرج في وقت هذه الأمة .

<sup>(</sup>٢) أي من صفته .

<sup>(</sup>٣) في رواية ابن ماجه لحديث أبي أمامة قال : « التهليل والتكبير والتحميد ، ويجزي ذلك عليهم مجزأة الطعام » ، وهو مخرج في هذه الرسالة تحت رقم (٩٥) .

<sup>(3)</sup> رواه عبدالله بن أحمد في السنة ٢/ ٤٥٠ ، والطبراني في الكبير ٢٤ / ١٦٩، رقم (٤٣٠) من طريق شهر بن حوشب عن أسماء ، وإسناده قريب من الحسن ، رجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن ، عدا شهر بن حوشب فهو «صدوق ، كثير الأوهام» . ولجميع فقرات هذا الحديث شواهد يتقوى بها ، منها حديث أبي أمامة ، وهو مذكور في هذه الرسالة تحت رقم (٩٥) ، وأحاديث أخرى كثيرة تنظر في مجمع الزوائد ٧/ ٣٣٥ - ٣٥١ ، فهو حديث صحيح بشواهده . ويشهد لقوله : « والأعراب » ما ذكر في حديث أبي أمامة وغيره من أنه يقول للأعرابى :

97 – وعن أنس بن مالك – رضي الله عنه – أن رسول الله عنه ألى : « يتبع الدجال من يهود أصبهان (١) سبعون ألفاً ، عليهم الطيالسة (٢) » رواه مسلم (٣) .

9 8 - وعن جابر بن عبدالله - رضي الله عنهما - أنه قال: قال رسول الله عنهما : « يخرج الدجال ، فله أربعون ليلة يسيحها في الأرض ، اليوم منها كالسنة ، واليوم منها كالشهر ، واليوم منها كالجمعة (١) ، ثم سائر أيامه كأيامكم هذه ، ... فيقول للناس: أنا ربكم ، وهو أعور ، وإن ربكم ليس بأعور ، مكتوب بين عينيه كافر (ك ف ر) مهجّاة ، يقرؤه كل مؤمن كاتب

 <sup>«</sup> أرأيت إن بعثت لك أباك وأمك ، أتشهد أنسي ربك . فيقول : نعم ، فتمثل له شياطينه على صورة أبيه وأمه ... وإن من فتته أن يقول للأعرابي : أرأيت إن بعثت لك إبلك ... » ولم أقف على شاهد لهذه اللفظة سوى حديث أبي أمامة المشار إليه . وقد روى هذا الحديث عبدالرزاق (٢٠٨١) ، ومن طريقه الإمام أحمد 7/ ٤٥٥ ، ونعيم بن حماد في الفتن (١٥١٤) من طريق قتادة ، عن شهر به مطولاً .

<sup>(</sup>۱) أصبهان : إقليم من أقاليم الفرس ، وهو في دولة إيران حالياً . معجم البلدان 1/ ٢٠٦/

<sup>(</sup>٢) الطيالسة : جمع طيلسان ، وهو كساء يشبه الرداء ، يوضع على الكتفيس . ينظر مشارق الأنوار ١/ ٤٠٧ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ، كتاب الفتن ، باب في بقية من أحاديث الدجال ٤/٢٢٦٦ ، رقم (٣) صحيح مسلم ، كتاب الفتن ، باب في بقية من أحاديث الدجال ٤/٢٦٦ ، رقم

<sup>(</sup>٤) أي كالأسبوع.

وغير كاتب، يرد كل ماءومنهل إلا المدينة ومكة حرمهما الله عليه، وقامت الملائكة بأبوابهما، ومعه جبال من خبز والناس في جهد إلا من تبعه، ومعه نهران أنا أعلم بهما منه، نهر يقول: الجنة. ونهر يقول: النار. فمن أدخل الذي يسميه النار فهو الجنة . قال : ويبعث الله معه شياطين تكلم الناس، ومعه فتنة عظيمة يأمر السماء فتمطير فيما يرى الناس، ويقتل نفساً ثم يحييها فيما يرى الناس، لا يسلط على غيرها من الناس، ويقول : أيها الناس! هل يفعل مثل هذا إلا الرب عزوجل ؟ قال : فيفر المسلمون إلى الشام، فيأتيهم فيحاصرهم فيشتد حصارهم ويجهدهم جهداً شديداً ، ثم ينزل عيسى بن مريم فينادي من السحر ، فيقول : يا أيها الناس! ما يمنعكم أن تخرجوا إلى الكذاب الخبيث؟ ... فينطلقون فإذا هم بعيسى بن مريم فيقال له : تقدم يا روح الله ، فيقول : ليتقدم إمامكم فليصل بكم ، فإذا صلى صلاة الصبح خرجوا إليه . قال : فحين يرى الكذاب ينماث كما ينماث الملح في الماء (") ، فيمشي إليه فيقتله ، يرى الكذاب ينماث كما ينماث الملح في الماء (") ، فيمشي إليه فيقتله ، حتى أن الشجر والحجر ينادي : ... هذا يهودي (") . فيلا يترك ممن كان

(١) في حديث أبي أمامة الآتي: فإذا نظر إلى عيسى ذاب كما يذوب الرصاص.

<sup>(</sup>۲) أخذ بعض أهل العلم من هذا الحديث ومن الأحاديث التي تشهد له: أن تكليم الشجر والحجر للمسلم: « يا مسلم هذا يهودي تعال فاقتله » ، إنما هو عند نزول المسيح عيسى بن مريم . ينظر الفتح ٦/ ٦١٠ ، شرح الحديث (٣٥٩٣) ، ولكن ليس هناك ما يدل على عدم تكرر وقوع هذا الأمر ، فيحتمل أن يقع قبل نزول عيسى عليه السلام وبعد نزوله . والله أعلم .

يتبعه أحداً إلا قتله (١).

#### الفوائد والعبر:

١ - إثبات خروج المسيح الدجال في آخر الزمان ، فينبغي للمسلمين الحرص على معرفة صفاته وأخباره كما وردت في هذه الأحاديث وغيرها، ليحذروه .

٢ - أن اليهود لإغراقهم في الكفر والضلال ولحرصهم على الإفساد
 في الأرض يتبعون الدجال ويكونون من جنده .

٣ - أن النساء لسرعة تأثرهن من أكثر من يتبع الدجال ، ولهــذا ينبغـي
 الاهتمام بالنساء وتحذيرهن من جميع الفتن والأخطار التي يخشى عليهــن
 من الوقوع فيها سواء فتنة الدجال أو الفتن الأخرى كفتــن الذئــاب البشــرية

(۱) رواه الإمام أحمد ٣/ ٣٦٧ ، ٣٦٧ عن محمد بن سابق ، ثنا إبراهيم بن طهمان ، عن أبي الزبير ، عن جابر به مطولاً . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات ، عدا محمد بن سابق ، وهو « صدوق » . وقال الهيثمي في المجمع ٧/ ٣٤٤ : رواه أحمد بإسنادين ، رجال أحدهما رجال الصحيح » .

ورواه ابن خزيمه في التوحيد (٥٢) من طريق إبراهيم بن طهمان بــه ، ولــم يذكــر لفظه . وصححه محققه الدكتور عبدالعزيز الشهوان .

ولهذا الحديث شواهد كثيرة جداً تنظر في جامع الأصول ١٠/ ٣٣٢ - ٣٦١، ومجمع الزوائد ٧/ ٣٣٥ - ٣٥١، والفتح الرباني ٢٨/ ٦٨ - ٨٨، والصحيح المسند من أحاديث الفتن، ص٤٧٢ - ١٩٥، وصحيح أشراط الساعة، ص٥٠٠ - ٢٣٥.

الذين يخدعون النساء بمعسول الكلام أو فتن أصحاب الأفكار الهدامه ودعاة التغريب الذين يريدون أن تكون المرأة سلعة رخيصة وألعوبة في أيدي الرجال.

- ٤ أن الأعراب من سكان البوادي لقلة علمهم بسبب بعدهم عن العلم وأهله يتبع كثير منهم الدجال ، ولهذا ينبغي الاهتمام بتعليمهم ، وتحذيرهم من جميع الفتن .
- ٥ ثبوت نزول عيسى بن مريم عليه السلام من السماء في آخر
   الزمان وقتله للمسيح الدجال .
- ٦ نصر الله تعالى للمؤمنين على الدجال وأتباعه ، ومناصرة الشجر والحجر لهم عليهم .

# الدرس الخامس والخمسون في بقية الأخبار الدالة على أن اليهود من أتباع الدجال

وم الله عنه - قال : خطبنا رسول الله ﷺ ، فكان أكثر خطبته ما يحدثنا عن الدجال يحذرناه ، وكان من قوله : «يا أيها الناس! إنها لم تكن فتنة في الأرض أعظم من فتنة الدجال ، وإن الله عزوجل لم يبعث نبياً إلا حذره أمته ، وأنا آخر الأنبياء ، وأنتم آخر الأمم ، وهو خارج فيكم لا محالة ، فإن يخرج وأنا فيكم فأنا حجيج كل مسلم ، وإن يخرج بعدي فكل امرئ حجيج نفسه ، والله خليفتي على كل مسلم ، وإنه يخرج من خلة بين الشام والعراق ، فيعيث يميناً وشمالاً ، يا عباد الله! فاثبتوا ... سأصفه لكم صفة لم يصفها إياه قبلي نبي ، ... يقول : أنا ربكم . ولن تروا ربكم حتى تموتوا(١) ، وإنه أعور وليس ربكم بأعور ، وإن بين عينيه مكتوب : (كافر ) يَقرؤه كل مؤمن ، كاتب أو غير كاتب .

وإن من فتنته أن معه جنة وناراً ، فناره جنة (٢) ، وجنته نار ، فمن ابتلي بناره فليقرأ فواتح سورة الكهف وليستغث بالله تكن عليه برداً وسلاماً ، كما كانت النار على إبراهيم عليه السلام برداً وسلاماً .

وإن من فتنته أن معه شياطين ، تمثل لـ على صور الناس ، فيأتي

<sup>(</sup>١) أي أنه مما يدل على أنه الدجال أن الله تعالى لا يُرى في الدنيا .

الأعرابي فيقول: أرأيت إن بعثت لـك أباك وأمك، أتشهد أني ربك؟ فيقول: نعم، فتمثل له شياطينه على صورة أبيه وأمه، فيقولان له: يا بني اتبعه فإنه ربك.

وإن من فتنته أن يسلط على نفس فيقتلها ويحييها ، ولن يعود لها بعد ذلك ، ولن يصنع ذلك بنفس غيرها ، يقول : انظروا عبدي ، فإني أبعثه الآن ، فيزعم أن له رباً غيري ، فيبعثه فيقول له : من ربك ؟ فيقول له : ربي الله وأنت الدجال عدو الله .

وإن من فتنته أن يقول للأعرابي: أرأيت إن بعثت لك إبلك، أتشهد أني ربك ؟ فيقول: نعم، فتمثل له الشياطين على صورة إبله، وإن من فتنته أن يأمر السماء أن تمطر فتمطر، ويأمر الأرض أن تنبت فتنبت.

وإن من فتنته أن يمر بالحي فيكذبونه ، فلا يبقى لهم سائمة إلا هلكت ، وإن من فتنته أن يمر بالحي ، فيصدقونه ، فيأمر السماء أن تمطر لهم فتنمطر ، ويأمر الأرض أن تنبت لهم فتنبت ، فتروح عليهم مواشيهم من يومهم ذلك أعظم ما كانت ، وأسمنه ، وأدره ضروعاً .

وإنه لا يبقى شيء من الأرض إلا وطئه وظهر عليه ، إلا مكة والمدينة ، فإنه لا يأتيهما من نقب من أنقابهما إلا لقيه ملك مصلتاً بسيفه ، حتى ينزل عند الضريب الأحمر ، عند منقطع السبخة عند مجتمع السيول ، فترجف المدينة بأهلها ثلاث رجفات ، فلا يبقى منافق ولا منافقة إلا خرج

<sup>(</sup>١) في صحيح مسلم (٢٩٣٨) عن أبي سعيد مرفوعاً: أنه لا يستطيع قتل هذا الرجل بعد ذلك يوضع على رقبته نحاس.

إليه ، فتنفي المدينة يومئذ الخبث منها ، كما ينفي الكير خبث الحديد ، وذلك اليوم الذي يدعى يوم الخلاص .

قالت أم شريك: فأين المسلمون يومئذ يا رسول الله؟ قال: «ببيت المقدس، يخرج حتى يحاصرهم، وإمام الناس يومئذ رجل صالح، فيقال: صل الصبح، فإذا كبر ودخل فيها، نزل عيسى بن مريم عليه السلام، فإذا رآه ذلك الرجل عرفه، فرجع يمشي القهقري ليتقدم عيسى عليه السلام، ... فيقول له عيسى عليه السلام: تقدم فصل ... فيصلي عيسى وراءه، ثم يقول عيسى عليه السلام: افتحوا الباب(۱). فيفتحون عيسى وراءه، ثم يقول عيسى عليه السلام: افتحوا الباب(۱). فيفتحون الباب، ومع الدجال سبعون الف يهودي، كلهم ذو سيف محلى وساج(۱)، فإذا نظر إلى عيسى ذاب كما يذوب الرصاص، وكما يذوب الملح في الماء، ثم يخرج هارباً، ... فيدركه عند باب لد(۱) الشرقي فيقتله، فيهزم فلا يبقى شيء مما خلق الله عزوجل يتوارى به يهودي، إلا أنطقه الله، لا حجر ولا شجر ولا دابة، إلا قال: يا عبدالله المسلم هذا يهودي فتعال اقتله، إلا الغرقد(١)

<sup>(</sup>١) يعني باب سور بيت المقدس.

<sup>(</sup>٢) « الساج » : الطيلسان الأخضر ، وقيل : الطيلسان المقوّر ، فهو نــوع مــن الثيــاب . النهاية ٢/ ٤٣٢ .

<sup>(</sup>٣) وهي مدينة بفلسطين .

<sup>(</sup>٤) قال أبو حنيفة الدينوري : إذا عظمت العوسجة صارت غرقدة : شرح النووي لمسلم ١٨/ ٤٥ .

عيسى ابن مريم في أمتي حكماً عدلاً ، وإماماً مقسطاً يدق الصليب ، ويقتل الخنزير ، ويضع الجزية ، وتُرفع الشحناء والتباغض ، وتُنزع حمة (۱) كل دابة حتى يُدخل الوليد يده في في الحنش (۱) فلا يضره ، وتلقى الوليدة الأسد فلا يضرها ، ويكون الذئب في الغنم كأنه كلبها ، وتُملأ الأرض من الإسلام (۱) ، ويُسلب الكفار ملكهم فلا يكون ملك إلا الإسلام ، وتكون الأرض كفاثورة الفضة (۱) ، وتنبت نباتها كما كانت على عهد آدم عليه السلام ، يجتمع النفر على القطف من العنب فيشبعهم ، ويجتمع النفر على الرمانة فتشبعهم ، ويكون الشور بكذا وكذا من المال ، ويكون الفرس بالدريهمات ... (٥) .

<sup>(</sup>١) الحمة بالتخفيف: السم، وقد تشدد، وأنكر ذلك الأصمعي. النهاية ١/ ٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) الحنش: الأفعى . النهاية ١/ ٤٥٠ .

<sup>(</sup>٣) في رواية ابن ماجة « من السلم » وفي حديث أبي هريرة في المسند ٢/ ٤٣٧ بإسناد حسن أو قريب منه : « ويعطل الملل ، حتى يهلك الله في زمانه الملل كلها غير الإسلام » .

<sup>(</sup>٤) الفاثور: الخوانة ، وقيل: هو طست أو جام من فضة. والمعنى أن الأرض تكون نظيفة بسبب ما يصيبها من المطر الكثير، فتشبه في نظافتها الطست أو الخوان من الفضة. ينظر النهاية ٣/ ٤١٢ ، وإتحاف الجماعة ٣/ ٥٩.

<sup>(</sup>٥) رواه نعيم بن حماد فسي الفتن (١٤٤٦ ، ١٥١٦ ، ١٥٥٤ ، ١٥٦٢ ، ١٥٧٢ ، ١٥٥٢ ، ١٥٦٢ ، ١٥٥٩ ، وواء نعيم ١٥٨٩ ) ، وفي الآحاد (١٢٤٩) ، وفي الآحاد (١٢٤٩ ) ، وفي الآحاد (١٢٤٩ ) ، وفي السنة (١٠٠٨ ) ، وأبو داود (٢٣٢٢) عن ضمرة ، عن يحيى بن أبي عمرو ، عن عمرو بن عبدالله الحضرمي ، عن أبي أمامة . ولم يذكره

#### الفوائد والعبر :

١ - عظم فتنة المسيح الدجال ، ولهذا يندب للمسلم أن يستعيذ من
 فتنته في كل صلاة في التشهد الأخير .

٢ - فضل مكة والمدينة ، وحماية الله لهما من دخول المسيح الدجال
 فيهما .

٣ - فضل شريعة النبي ﷺ حتى أن المسيح بن مريم عليه السلام يحكم بها في آخر الزمان .

٤ - فضل الله تعالى على المؤمنين بعد قتل المسيح الدجال ، وذلك بحكم نبي الله عيسى عليه السلام بينهم بالعذل √وبانتشار السلم والاسلام، وبرفع الشحناء والتباغض عنهم ، وبكف شر الحيوانات السامة ، وبنظافة الأرض وكثرة خيراتها .

ت بتمامه سوى نعيم بن حماد ، ولم يذكر أبو داود لفظه ، ورجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن عدا عمرو ، فهو « مقبول » . ورواه الحاكم ٥٣٦/٤ من طريق عطاء الخراساني عن يحيى به ببعضه . وصححه ووافقه الذهبي ، وروى الأجري بعضه ص٣٥٥ عن حمزة عن يحيى به . ورواه ابن ماجة (٤٠٧٣) بإسسناد فيسه رجل ضعيف ، وفيه انقطاع .

ولهذا الحديث شواهد كثيرة يرتقي بها إلى درجة الحسن لغيره ، تنظر في الفتن لنعيم ٢/ ٥٣٠ - ٤٠٣ ، وإتحساف لنعيم ٢/ ٣٩١ - ٤٠٣ ، وإتحساف الجماعة ٣/ ٥ - ١٢١ . وقد حذفت بعض جمل هذا الحديث ، وهي الجمل التي لم أجد ما يشهد لها .

وقد صحح هذا الحديث الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح الجامع (٧٨٧٥).

## الدرس السادس والخمسون في العقوبات العاجلة لبعض عصاة اليهود

97 - عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - قال : قال رجـل : يـا رسول الله! إنا بأرض مُضبة (١) ، فما تأمرنا ؟ أو فما تفتينا ؟ قال : « ذكر لي أن أمة من بني إسرائيل مُسخت »(٢) فلم يأمر ولم ينه .

وفي رواية قال رسول الله ﷺ : « يا أعرابي إن الله لعن أو غضب على سبط من بني إسرائيل (0) ، فمسخهم داوب يدبون في الأرض ... (0) .

<sup>(</sup>۱) مضبّة: فيها لغتان مشهورتان: الأولى: فتح الميم والضاد، والثانية: ضم الميم وكسر الضاد. والمعنى: ذات ضباب كثيرة. ينظر شمرح مسلم للنووي المسرح الضاد، والمعنى: ذات ضباب كثيرة، ينظر شمرح مسلم الباري ٩/ ٦٦٣، جامع الأصول ٧/ ٤٢٣، وينظر شمرح الأبي والسنوسي لمسلم ٥/ ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) المسخ: قلب الخلقة من شيء إلى شيء . ينظر النهاية ٤/ ٣٢٩.

<sup>(</sup>٣) الرعاء بكسر الراء: جمع راعي الغنم. ينظر النهاية ٢/ ٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) أي أكلته ، أو أكلت منه .

<sup>(</sup>٥) قال ابن الأثير في جامع الأصول ، كتاب الطعام ، الباب الثاني من المباح من الأطعمة ٧/ ٤٢٤ : « الأسباط في ولـد إسـحاق بـن إبراهيم كالقبائل في ولـد إسماعيل صلوات الله وسلامه عليهم ، يقال لكل جماعة من أب وأم : قبيلة » .

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم في الصيد والذبائح ، باب إباحة الضب ٣/ ١٥٤٦ ، رقم (١٩٥١) .

9V - وعن ثابت بن يزيد بن وديعة الأنصاري - رضي الله عنه - قال : كنا مع رسول الله على في سفر ، فنزلنا منزلا ، فأصاب الناس ضبابا ، فأخذت ضبالا فشويته ، ثم أتيت به النبي على فأخذ عودا ، فجعل يعد به أصابعه ، ثم قال : « إن أمة من بني إسرائيل مُسخت دواب في الأرض ، وإني لا أدري أي الدواب هي » ، قلت : يا رسول الله! إن الناس قد أكلوا منها ، قال : فما أمر بأكلها ولا نهى (٢) .

وقد صحح هذا الحديث الحافظ ابن حجر في الفتح 9/777، والشيخ عبدالقادر الأرنؤوط في تعليقه على جامع الأصول 9/707، والشيخ محمد ناصر الدين في صحيح سنن ابن ماجه 9/707، وذكر أن مسلماً أخرجه، حيث رمز له بحرف 9/707، ولم أقف عليه في صحيح مسلم، ولم يذكر في جامع الأصول أن مسلماً أخرجه.

<sup>(</sup>۱) الضب: حيوان بري ، ويكنى « أبا حسل » ، ويقال له بالفارسية : « سوسمار » ، وبالهندية : « كوه » . وقد دلت الأحاديث الصحيحة على جواز أكله . وذكر بعضهم إجماع العلماء على حل أكله ، وتعقب في ذلك . ينظر شرح الطيبي بعضهم إجماع العلماء على حل أكله ، وتعقب في ذلك . ينظر شرح الطيبي ١٦٥/ ٨ ، وشرح صحيح مسلم للنووي ١٩٧/١٣ - ٩٩ ، وفتح الباري ٩/ ٦٦٥ ، وتحفة الأحوذي ٥/ ٤١١ .

<sup>(</sup>۲) رواه الإمام أحمد ٤/ ٣٢٠، وأبو داود في الأطعمة ، رقم (٣٧٩٥) ، والنسائي في الصيد ، رقم (٣٢٣٨) من طرق الصيد ، رقم (٣٢٣٨) من طرق عن حصين ، عن زيد بن وهب ، عن ثابت بن يزيد الأنصاري . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات ، رجال الصحيحين ، وما ذكر من تغير حصين بن عبدالرحمن باخرة لا يضر ، لأن الراوي عنه عند الإمام أحمد في رواية هو شعبة ، وقد روى عنه قبل تغيره ، وكذلك الراوي عنه عند أبي داود هو خالد الواسطي ، وقد روى عنه قبل تغيره .

المؤمنين أم حبيبة بنت أبي سفيان - رضي الله عنه - قال: قالت أم المؤمنين أم حبيبة بنت أبي سفيان - رضي الله عنهما -: اللهم متعني بزوجي رسول الله ﷺ ، وبأبي أبي سفيان ، وبأخي معاوية ، فقال لها رسول الله ﷺ : « إنك سألت الله لأجال مضروبة ، وآثار موطوعة ، وأرزاق مقسومة ، لا يُعجل شيئاً منها قبل حله ، ولا يؤخّر منها شيئاً بعد حله ، ولو سألت الله أن يعافيك من عذاب في النار ، وعذاب في القبر ، لكان خيراً لك » .

قال: فقال رجل: يا رسول الله! القردة والخنازير هي مما مُسخ؟ فقال النبي ﷺ: « إن الله عزوجل لم يهلك قوماً ، أو يعذب قوماً ، فيجعل لهم نسلاً ، وإن القردة والخنازير كانوا قبل ذلك(١) » رواه مسلم(٢) .

99 - وعن عامر بن سعد بن أبي وقاص ، عن أبيه - رضي الله عنه - أنه سمعه يسأل أسامة بن زيد : ماذا سمعت من رسول الله ﷺ في الطاعون ؟ فقال : أسامة : قال رسول الله ﷺ : « الطاعون رجز (٣) - أو على من كان قبلكم - فإذا سمعتم به عذاب - أرسل على بني إسرائيل - أو على من كان قبلكم - فإذا سمعتم به

<sup>(</sup>۱) أي أن القردة والخنازير كانت موجودة قبل مسخ بني إسرائيل قردة وخنازير ، فدل ذلك على أن هذه القردة ليست مما مُسخ . ينظر شرح النووي لصحيح مسلم ٢١٤/١٦ .

 <sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ، کتاب القدر ، باب بیان أن الآجال والأرزاق وغیرها لا تزید ولا
 تنقص عما سبق به القدر ٤/ ٢٠٥١ ، ٢٠٥٢ ، رقم (٢٦٦٣) .

<sup>(</sup>٣) الرجز: العذاب.

بارض فلا تقدموا عليه ، وإذا وقع بارض وانتم بها فلا تخرجوا فراراً منه » رواه البخاري ومسلم (١) .

#### الفوائد والعبر:

۱ - ثبوت عقوبة الله تعالى لبعض اليهود بمسخهم حيوانات تدب على الأرض .

٢ - أن من عوقب بالمسخ لا يكون له نسل ، وقد كان النبي على السم المسخ لا يكون له نسل ، وقد كان النبي الله المسم الحيوانات التي فيها شبه بالأدميين كالضباب أنها مما مسخ ، ثم أوحي إليه أنهم لا نسل لهم .

- ٣ أن الصحيح أن الضباب حلال أكلها .
- ٤ ثبوت عقوبة الله تعالى لبعض اليهود بالطاعون .
- ٥ ثبوت العدوى بالأمراض المعدية ، كالطاعون وغيره .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، كتــاب أحــاديث الأنبيــاء (٣٤٧٣) ، وكتــاب الطــب (٥٧٢٨) ، وكتاب الحيل (٦٩٧٤) ، وصحيح مسلم ، كتاب السلام (٢٢١٨) .

## الدرس السابع والخمسون في عذاب القبر لبعض اليهود

١٠٠ - عن عائشة - رضي الله عنها - قالت : مر رسول الله ﷺ على يهودية يبكي عليها ، وإنها لتعذب في قبرها » رواهالبخاري ومسلم (١٠) .

ا ۱۰۱ - وعن أبي أيـوب الأنصـاري - رضـي الله عنـه - قـال : خـرج رسول الله ﷺ بعدما غربت الشمس ، فسمع صوتاً ، فقال : « يهـود تعـذب في قبورها » رواه البخاري ومسلم (۲) .

الله عنه - قال : بينما نبي الله ﷺ في نخل لنا - وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال : بينما نبي الله ﷺ أن يمشي في نخل لنا - لأبي طلحة - وبلال يمشي وراءه يكرم النبي ﷺ أن يمشي إلى جنبه ، فمر نبي الله ﷺ بقبر ، فقام حتى لم اليه بلال "" ، فقال : « ويحك يا بلال ، هل تسمع ما أسمع ؟ » ، قال : ما أسمع شيئاً ، قال : ها حب القبر يعذب » ، قال : فسئل عنه ، فوجد يهودياً (1) .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، كتاب الجنائز ، باب قول النبي ﷺ : « يعذب الميت ببعض بكاء أهله عليه إذا كان النوح من سنته » (۱۲۸۹) ، وصحيح مسلم ، كتاب الجنائز، باب الميت يعذب ببكاء أهله عليه (۹۳۱) ، واللفظ للبخاري .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الجنائز ، باب التعوذ من عـذاب القبر ٣/ ٢٤١ رقم (١٣٧٥) ، وصحيح مسلم كتاب الجنة ، باب عرض مقعد الميت في الجنة أو النار عليه (٤/ ٢١٩٩) ، رقم (٢٨٦٩) .

<sup>(</sup>٣) أي قرب منه . ينظر النهاية ٤/ ٢٧٢ .

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد ٥/ ١٥١ ، والبخاري في الأدب المفرد ، باب كيف المشي مع

۱۰۳ – وعن عبدالرحمن بن حسنة - رضي الله عنه - قال: خرج علينا رسول الله على وفي يده كهيئة الدرقة (۱) ، فوضعها ، ثم جلس خلفها (۲) فبال إليها، فقال بعض القوم: انظروا ، يبول كما تبول المرأة (۳) ، فسمعه فقال: « أوما علمت ما أصاب صاحب بني إسرائيل ؟ كانوا إذا أصابهم شيء من البول قرضوه بالمقاريض ، فنهاهم صاحبهم فعذب في قبره »(٤).

الكبراء (٨٥٦) والضياء في المختارة (٢٢٩٤) ، عن عبدالصمد ، ثنا أبي ، ثنا عبدالعزيز ، عن أنس . وإسناد الإمام أحمد صحيح على شرط الشيخين . وقال الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح الأدب المفرد عن إسناد الإمام أحمد :

«إسناده صحيح على شرط الشيخين ، كإسناد المؤلف» .

(١) أي ومعه شيء يشبه الدرقة ، والدرقة هي الترس إذا كان من جلد . حاشية السيوطي وحاشية السندي على سنن النسائي ٢٧/١ .

(٢) يستتر بها .

(٣) كان أهل الجاهلية لا يستتر الرجال منهم عند البول ، فلما رأى بعضهم النبي ﷺ وذكر يستتر كرهه ، أو تعجب منه ، فشبه فعله بفعل النساء ، فوبخه النبي ﷺ ، وذكر قصة صاحب بني إسرائيل الذي نهى عن المعروف فعذب في قبره . ينظر حاشية السيوطى وحاشية السندي على سنن النسائي ١/٨٨ .

(٤) رواه الإمام أحمد ١٩٦/٤ ، وأبو داود في الطهارة (٢٢) ، والنسائي ١/٢٦ – ٢٨، وابن حبان ( الإحسان في الجنائز ٣١٢٧ ) ، والحاكم في الطهارة ١٨٤/١ من طرق عن الأعمش ، عن زيد بن وهب ، عن عبدالرحمن بن حسنة . وإسناده صحيح ، رجاله رجال الصحيحين . وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي ، وصححه الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح أبي داود ، وقال الشيخ شعيب الأرنؤوط في تعليقه على الإحسان : « صحيح على شرط الشيخين » .

### الفوائد والعبر :

- ١ ثبوت عذاب القبر ، وأن الله يعذب به بعض من عصاه .
- ٢ أن جميع اليهود الذين استمروا على اليهودية بعد بعثة النبي ﷺ
   يخلدون في عذاب القبر وعذاب النار ؛ لأنهم كفار بإجماع أهل العلم ،
   والكافر مخلد في العذاب، ومن شك في كفر اليهود فهو كافر والعياذ بالله.
- ٣ توقير الصحابة للنبي ﷺ ، ومن ذلك توقيرهم له بالمشي خلفه ، وعدم المشي بجانبه .
- ٤ أن من كرامات نبينا محمد ﷺ ومعجزاته أن الله تعالى يسمعه
   بعض عذاب أهل القبور .
  - ٥ تحريم كشف الرجل أو المرأة عورته أمام الآخرين .
- ٦ أن من نعم الله تعالى على هذه الأمة أن رفع عنها الآصار
   والأغلال التي كانت على بعض من قبلها من الأمم ، ومن ذلك وجوب
   قرض نجاسة البول بالمقاريض ، وعدم الاكتفاء بغسلها بالماء .
- ٧ أنه يجب على المسلم أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ، وأن يحذر من أن يخالف ذلك فينهى عن المعروف كما فعل هذا اليهودي الذي نهى عن التطهر من النجاسة بقرضها بالمقراض وكان ذلك واجباً في شريعتهم فكان نهيه عن المعروف من أسباب عذاب الله له في قبره .

ولقوله: «كانوا إذا أصابهم شيء من البول قرضوه بالمقاريض» شاهد من قول أبي موسى رواه البخاري في الوضوء ، باب البول عند سباطة قوم (٢٢٦) ، ومسلم في الطهارة ، باب المسح على الخفين (٢٧٣) . ولفظ البخاري: «كان إذا أصاب ثوب أحدهم قرضه»، ولفظ مسلم: «كان إذا أصاب جلد أحدهم بول قرضه بالمقاريض».

## الدرس الثامن والخمسون في بعض الأخبار الداله على أن مَن مات من اليهود كافراً مُخلد في نار جهنم

«والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به ، إلا كان من أصحاب النار » رواه مسلم (۱)

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ، كتاب الإيمان ، رقم (١٥٣) .

<sup>(</sup>٢) أي لا تضرون أحداً ولا يضركم أحد بمنازعة ولا بمجادلة ولا بمضايقة ، وذلك أن الله تعالى يتجلى لهم ظاهراً بحيث لا يحجب بعضهم بعضاً عن رؤيته ، ولا يضره ، ولا يزاحمه ، ولا يجادله في رؤيته ، كما يحصل عند رؤية الأهلة ، بل يرونه تعالى كما يحصل عند رؤية الشمس وعند رؤية القمر ليلة تمامه .

إلا من كان يعبد الله من بر وفاجر ، وغبر أهل الكتاب (١) ، فيدعى اليهود فيقال لهم : ما كنتم تعبدون ؟ قالوا : كنا نعبد عزير بن الله ، فيقال : كذبتم ما اتخذ الله من صاحبة ولا ولد ، فماذا تبغون ؟ قالوا : عطشنا يا ربنا فاسقنا ، فيشار إليهم : ألا تُردُون ؟ فيحشرون إلى النار كأنها سراب (٢) يحطم بعضها بعضاً (٣) ، فيتساقطون في النار .

ثم يُدعى النصارى فيقال لهم: ما كنتم تعبدون ؟ قالوا: كنا نعبد المسيح بن الله ، فيقال لهم: كذبتم ، ما اتخذ الله من صاحبة ولا ولد ، فيقال لهم: ماذا تبغون ؟ فيقولون: عطشنا يا ربنا فاسقنا ، قال: فيشار إليهم: ألا تردون ؟ فيحشرون إلى جهنم كأنها سراب يحطم بعضها بعضاً ، فيتساقطون في النار ، حتى إذا لم يبق إلا من كان يعبد الله تعالى من بر وفاجر ، أتاهم رب العالمين سبحانه وتعالى في أدنى صورة من التي رأوه فيها ، قال: فما تنتظرون ؟ تتبع كل أمة ما كانت تعبد ، قالوا: يا ربنا فارقنا الناس في الدنيا أفقر ما كنا إليهم (1) ولم نصاحبهم ، فيقول: (أنا ربكم) .

<sup>(</sup>١) معناه بقاياهم ، جمع غابر .

<sup>(</sup>٢) السراب ما يتراءى للناس في الأرض القفر والقاع المستوي وسط النهار في الحر الشديد لامعاً مثل الماء ، يحسبه الظمآن ماء ، حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً .

<sup>(</sup>٣) أي لشدة اتقادها وتلاطم أمواج لهبها . والحطم الكسر والإهلاك ، والحطمة اسم من أسماء النار لكونها تحطم ما يلقى فيها .

<sup>(</sup>٤) معنى قولهم: التضرع إلى الله تعالى في كشف هذه الشدة عنهم، وأنهم لزموا طاعته سبحانه وتعالى، وفارقوا في الدنيا الناس الذين زاغوا عن طاعته سبحانه من قراباتهم وغيرهم ممن كانوا يحتاجون في معايشتهم ومصالح دنياهم إلى معاشرتهم للارتفاق بهم، فارقوهم طاعة لله وهجراناً لمن عصى الله.

فيقولون: نعوذ بالله منك، لا نشرك بالله شيئاً (مرتين أو ثلاثاً) حتى إن بعضهم ليكاد أن ينقلب (١) فيقول : هل بينكم وبينه آية فتعرفونه بها ؟ فيقولون: نعم. فيكشف عن ساق (١) فلا يبقى مَن كان يسجد لله من تلقاء نفسه إلا أذن الله له بالسجود، ولا يبقى مَن كان يسجد اتقاءً ورياءً إلا جعل الله ظهره طبقة واحدة (١) ، كلما أراد أن يسجد خرعلى قفاه، ثم يرفعون رؤوسهم وقد تحول في صورته التي رأوه فيها أول مرة، فقال: (أنا ربكم) فيقولون: أنت ربنا، ثم يُضرب الجسر على جهنم (١) ، وتحل الشفاعة (١) ، ويقولون: «اللهم! سلم سلم ». قيل: يا رسول الله! وما الجسر؟ قال: « دحض مزلة (١) ، فيه خطاطيف وكلاليب وحَسك (١) تكون

وقد قالوا هذه المقولة خوفاً من المصاحبة للعصاة في النار ، يعني : كما لـم نكـن
 مصاحبين لهم في الدنيا لا نكون مصاحبين لهم في الآخرة .

<sup>(</sup>١) أي يرجع عن الصواب للامتحان الشديد الذي جرى .

<sup>(</sup>٢) الساق صفة من صفات الله تعالى الذاتية الثابتية ليه بالقرآن والسنة ، وهي صفة حقيقية له سبحانه وتعالى لا تشبه صفات المخلوقين .

<sup>(</sup>٣) قال الهروي وغيره : الطبق فقار الظهر ، أي صار فقـــارة واحـــدة كالصفيحـــة ، فـــلا يقدر على السجود لله تعالى .

<sup>(</sup>٤) الجسر ، بفتح الجيم وكسرها ، لغتان مشهورتان ، وهو الصراط .

<sup>(</sup>٥) أي تقع ويؤذن فيها .

<sup>(</sup>٦) الدحض والمزلة بمعنى واحد ، وهو الموضع الذي تزل فيه الأقدام ولا تستقر ، ومنه : دحضت الشمس أي مالت ، وحجة داحضة أي لا ثبات لها .

<sup>(</sup>٧) الخطاطيف جمع خطاف ، بضم الخاء ، والكلاليب بمعناه ، مفرده كُلُـوب ، وهـو حديدة معطوفة الراس ، وأما الحسك فهو شوك صلب من حديد .

بنجد فيها شويكة يُقال لها السعدان، فيمر المؤمنون كطرف العين وكالبرق وكالريح وكالطير وكأجاويد الخيل والركاب<sup>(۱)</sup>، فناج مسلم، ومخدوش مرسل، ومكدوس في نار جهنم<sup>(۱)</sup>، حتى إذا خلص المؤمنون من النار، فوالذي نفسي بيده ما منكم من أحد بأشد مناشدة لله في استقصاء الحق من المؤمنين لله يوم القيامة لإخوانهم الذين في النار، يقولون: ربنا كانوا يصومون معنا ويصلون ويحجون، فيقال لهم: أخرجوا من عرفتم، فتُحَرَّم صورهم على النار، فيخرجون خلقاً كثيراً قد أخذت النار إلى نصف ساقيه وإلى ركبتيه ... إلخ. متفق عليه (١)

<sup>(</sup>۱) الأجاويد جمع أجواد ، وأجواد جمع جواد ، وهو الجيد الجري . والركاب : الإبل ، واحدتها راحلة من غير لفظها ، فهو عطف على الخيل . والخيل : جمع للفرس من غير لفظه .

<sup>(</sup>٢) معناه أنهم ثلاثة أقسام: قسم يسلم فلا يناله شيء أصلاً ، وقسم يخدش ثم يرسل فيخلص ، وقسم يكدس ويلقي فيسقط في جهنم ، يقال: تكدس الإنسان إذا دفع من ورائه فسقط. ويروى بالشين المعجمة ، من الكدش وهو السوق الشديد ، والكدش: الطرد والجرح أيضاً .

<sup>(</sup>٣) أي ليس طلبكم مني في الدنيا في حق لكم أشد من طلب المؤمنين من الله في الآخرة في شأن نجاة إخوانهم من النار، والمقصود: شدة اعتناء المؤمنين بالشفاعة لإخوانهم. ينظر في شرح ألفاظ وعبارات هذا الحديث: شرح مسلم للنووي ٣/ ٢٦ – ٣١، شرح القرطبي لمسلم ( المفهم ) ١/ ٤٣٨ ، فتح الباري ١/ ٤٤٦ – ٤٥١ ، عمدة القاري ٥٠ / ١٢٨ – ١٣٠ ، النهاية في غريب الحديث ، جامع الأصول ١ / ٤٥٤ ، الصفات الإلهية ص ٣١٤ ، ٣١٥ .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب التفسير ، باب ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَبِنْ ِ نَّاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا

#### الفوائد والعبر:

- ۱ أن من لم يؤمن من اليهود والنصاري بنبينا محمد ﷺ بعد بعثته فهو كافر مخلد في جهنم إن مات على ذلك .
  - ٢ إثبات أن المؤمنين يرون ربهم بأعينهم يوم القيامة .
- ٣ إثبات صفة الساق لربنا جل وعلا ، وهي صفة حقيقية تليق بجلاله
   وعظمته سبحانه وتعالى ، ولا تماثل صفات المخلوقين .
  - ٤ أن الصراط حق يجب الإيمان به .
- 0 أنه يجب على المسلم أن يحرص على طاعة الله وعلى البعد عن معصيته لعل الله تعالى أن يجعله ممن يمر على الصراط كطرف العين أو كالبرق ، وليكون من الناجين من أن تختطفهم كلاليب جهنم فتلقيهم فيها بسبب معاصي فعلوها في هذه الحياة ولم يستفيدوا منها شيئاً يذكر سوى لذات مصحوبة بالمكدرات في الحياة الدنيا ، وقد ذهبت وفنيت وبقيت عواقبها السيئة .
  - ٦ إثبات شفاعة المؤمنين لإخوانهم يوم القيامة .

 <sup>-</sup> نَاظِرَةٌ ﴾ ٨/ ٤٢٩ ، حديث (٤٥٨١) ، ١٣/ ٤٢٠ – ٤٢٢ ، حديث (٧٤٣٩) ،
 وصحيح مسلم ، كتاب الإيمان ، حديث (١٨٣) .

## الدرس التاسع والخمسون في بقية الأخبار الدالة على أن من مات من اليهود كافراً مخلد في النار

ابا عن قتادة أن عوناً وسعيد بن أبي بردة حدثاه ، أنهما شهدا أبا بردة يحدث عمر بن عبدالعزيز عن أبيه ، عن النبي على قال : « لا يموت رجل مسلم (۱) إلا أدخل الله مكانه النار يهودياً أو نصرانياً » ، قال : فاستحلفه عمر بن العزيز بالله الذي لا إله إلا هو! ثلاث مرات ، أن أباه حدثه عن رسول الله على قال : فحلف له . رواه مسلم .

وفي رواية لمسلم أيضاً: قال رسول الله ﷺ: « إذا كان يـوم القيامـة دفع الله عزوجل - إلى كل مسلم يهودياً أو نصرانياً، فيقول: هذا فكاكك من النار »(٢).

النبي الله عنهما - عن النبي النبي الله عنهما - عن النبي الله ذكر الصلاة يوماً فقال : « مَن حافظ عليها كانت له نوراً ويرهاناً "؟

<sup>(</sup>۱) الظاهر أن هذا في حق من أراد الله مغفرة ذنوبه من المسلمين ، كما ورد في بعض الأحاديث ، فهؤلاء لا يدخلون النار ، ويجعل الله في مكان كل واحد منهم يهودياً أو نصرانياً ، عقوبة له على كفره ، أما من لم يغفر الله له ذنوبه من المسلمين ، فإنه يدخل النار حتى يطهر من ذنوبه ، ثم يخرج منها ويدخل الجنة ، كما دلت على ذلك النصوص الشرعية . وينظر شرح النووي لصحيح مسلم ١٧/ ٨٥ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، كتاب التوبة ، باب قبول توبة القاتل (٢٧٦٧) .

<sup>(</sup>٣) أي دليلاً على صحة الإيمان . جامع العلوم ٢/ ٢٣ .

ونجاة من النار يوم القيامة ، ومَن لم يحافظ عليها لم يكن له نور ولا برهان ولا نجاة وكان يوم القيامة مع قارون وفرعون وهامان وأُبَيِّ بن خَلف<sup>(۱)</sup>»(<sup>۲)</sup>.

## الفوائد والعبر ،

١ - أن من رحمة الله بهذه الأمة أن كل من كان من أفرادها توفاه الله على التوحيد لا يخلد في النار ، فمن كان منهم لم يصر على شيء من كبائر الذنوب فإن الله تعالى يدخله الجنة ويجعل مكانه في النار يهودياً أو نصرانياً ، أما من كان منهم مصراً على شيء من كبائر الذنوب كالزنى والغيبة والإسبال وترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ونحوها فهو يوم القيامة تحت مشيئة الله إن شاء عفا عنه برحمته وأدخله الجنة وأدخل مكانه في النار يهودياً أو نصرانياً ، وإن شاء عذبه في النار حتى يطهره من

<sup>(</sup>١) أي خالداً معهم في نار جهنم . ينظر بلوغ الأماني ٢/ ٢٣٢ .

<sup>(</sup>۲) رواه الإمام أحمد ٢/ ١٦٩ ، والدارمي في الرقاق ، باب في المحافظة على الصلاة (٢٧٢١) ، والطحاوي في مشكل الآثار ٢٢٩/٤ ، وابن حبان في صحيحه كما في الإحسان ، كتاب الصلاة (١٤٦٧) عن المقري ، حدثنا سعيد ، حدثني كعب بن علقمة ، عن عيسى بن هلال ، عن عبدالله بن عمرو . وإسناده حسن أو قريب منه . رجاله ثقات ، رجال الصحيح ، عدا كعب بن علقمة ، وهو «صدوق» ، وهو من رجال مسلم ، وعيسى بن هلال وثقه ابن حبان ، وذكره يعقوب بن سفيان في ثقات التابعين من أهل مصر ٢/ ٥١٥ ، وروى عنه جمع ، وقال الحافظ في التقريب : «صدوق» ، فمثله حديثه حسن ، أو قريب منه . وقال المنذري في الترغيب ١/ ٢٩٢ : « رواه أحمد بإسناد جيد» ، وقال الهيثمي ١/ ٢٩٢ : « رجال أحمد ثقات» .

ذنوبه ثم يدخله في الجنة ولا يخلد في النار .

٢ - أهمية الصلاة المفروضة ، وأن عدم المحافظة عليها سبب لدخول النار ، بل إن من تركها ارتد عن دين الإسلام ، نسأل الله السلامة والعافية ، ففي صحيح مسلم من حديث جابر مرفوعاً : « بين الرجل وبين الشرك أو الكفر ترك الصلاة »(۱) .

٣- أنه ينبغي للإنسان أن لا يغتر بالحياة وزينتها ، فهذا فرعون لم ينفعه ملكه ، وهذا هامان لم تنفعه وزارته ، وهذا قارون وأبي بن خلف لم تنفعهما أموالهما ولا مكانتهما بين الناس ، وقد أخبرنا الله تعالى أن فرعون وآله يعذبون الآن في قبورهم ، وفي الآخرة يدخلون نار جهنم ، قال تعالى :

﴿ اَلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۖ وَيَوْمَ تَقُومُ اَلسَّاعَةُ أَدْخِلُوۤاْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ اَلْعَذَابٍ ﴾ [غانر: ٤٦] .

وأخبرنا تعالى عن قارون وعن أولئك الذين أعجبوا بماله وغبطوه عليه ورأوا أنه صاحب حظ كبير، ولم ينظروا إلى معصيته لله تعالى، ولا إلى ما يمكن أن يحل به من العقوبة، وهكذا يفعل ضعاف الإيمان الذين غلب عليهم حب الدنيا وشهواتها، فقال تعالى:

﴿ ﴿ إِنَّ قَنرُونَ كَانَ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمْ ۖ وَءَاتَيْنَهُ مِنَ ٱلْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَا يَحَهُ لَا تَفْرَحُ ۗ إِنَّ ٱللهَ لَا مَا إِنَّ مَفَا يَحِهُ لَا تَفْرَحُ ۗ إِنَّ ٱللهَ لَا يَحُبُ ٱلْفَرِحِينَ ﴿ وَٱبْتَعْ فِيمَا ءَاتَنكَ ٱللهُ ٱلدَّارَ ٱلْاَحْرَةُ ۗ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ عَجُبُ ٱلْفَرِحِينَ ﴿ وَابْتَعْ فِيمَا ءَاتَنكَ ٱللهُ ٱلدَّارَ ٱلْاَحْرَةُ ۗ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: الإيمان (٨٢).

مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلاَ تَبْغِ الْفَسَادُ فِي الْأَرْضِ اللَّهُ اللَّهُ لا عُجِبُ الْمُفْسِدِينَ فَ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ، عَلَىٰ عِلْمِ عِندِيَ أُولَمْ يَعْلَمْ أَن اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِن قَبْلِهِ عِن الْفَرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُ قُوّةً وَأَحْبُرُ مَعْ عَالَى وَلا يُسْعَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ فَى فَخَرَجَ عَلَىٰ فَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ وَقَالَ اللَّهِ عَنْوَةً الدُّنْيَا يَلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِيَ قَدُونُ إِنَّهُ، لَدُو مَظْ عَظِيمٍ فَي وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيْلَكُم ثُوابُ اللّهِ خَيْرٌ لِمَن لَكُو مَن وَعَلِي عَظِيمٍ فَي وَقَالَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيْلَكُم ثُوابُ اللّهِ خَيْرٌ لِمَن اللهُ عَلَيْ لِمَن اللهِ عَلَيْ لَكُمْ اللهُ عَلَيْ لَكُمْ اللهُ عَلَيْكُم ثُوابُ اللّهِ خَيْرٌ لِمَن اللهُ عَلَيْ لَمَن اللهُ عَلَيْ لِمِن اللهُ عَلَيْكُ اللهُ الصَّيرُونَ فَي فَيْكُم ثُوابُ اللهِ عَيْر لِمَن اللهُ عَلَيْ اللهُ الصَّيرُونَ فَي اللهُ الصَّيرُونَ فَي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْن اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَا لَحْسَف اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَا لَحْسَف اللهُ عَلَيْنَا لَحْسَف اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَا لَحْسَف اللهُ وَيْكُونُ فِي الْفُولُونَ وَيَكَأْنِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا لَحْسَف اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا لَحْسَف اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا لَحْسَف اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا لَحْسَف اللهُ عَلَيْنَا لَكَالَ اللهُ الل

## الدرس الستون في فضل هذه الأمة على اليهود والنصاري

(إنما أجَلُكم - في أجَل من خلا من الأمم - ما بين صلاة العصر إلى مغرب الشمس، وإنما مثلكم ومثل اليهود والنصارى كرجُل استعمل عمالا فقال: من يعمل لي إلى نصف النهار على قيراط قيراط؟ فعملت اليهود فقال: من يعمل لي إلى نصف النهار على قيراط قيراط؟ فعملت اليهود إلى نصف النهار على قيراط قيراط، ثم قال: من يعمل لي من نصف النهار إلى صلاة العصر على قيراط قيراط؟ فعملت النصارى من نصف النهار إلى صلاة العصر على قيراط قيراط أنه تم قال: من يعمل لي من صف النهار إلى مغرب الشمس على قيراطين قيراطين؟ ألا فأنتم الذين يعملون من صلاة العصر إلى مغرب الشمس على قيراطين قيراطين ألا فأنتم الذين يعملون من صلاة العصر إلى مغرب الشمس على قيراطين من صلاة العصر إلى مغرب الشمس (٢)

<sup>(</sup>۱) القيراط: نصف دانق، وقيل: هو جزء من أجزاء الدينار، وهذا الأجر خاص بمن كان على على عقيدة صحيحة من اليهود والنصارى. ينظر الفتح ۲/ ۳۹، وشرح الملاعلي القاري للمشكاة، آخر باب فيه وهو باب ثواب هذه الأمة من كتاب الفضائل ٥/ ٦٥٥.

<sup>(</sup>٢) قال الملاعلي القاري ٥/ ٦٥٦: « دل الحديث على أن دين هذه الأمة متصل إلى قيام الساعة لا ينسخه ناسخ» أ. هـ ملخصاً ، وقد حدد بعضهم المدة التي للمسلمين إلى قيام الساعة ، بناءً على ما ذكر في هذا الحديث ، وفي ذلك نظر . ينظر عمدة القارى ، كتاب مواقيت الصلاة ٥/ ٥٢ .

<sup>(</sup>٣) الحديث يروى على وجوه مختلفه في توقيت العمل وتقدير الأجرة . ينظر شرح الطيبي ، آخر كتاب الفضائل ، باب فضل الله تعالى مع هذه الأمة ٢٢٠/١٤ .

ألا لكم الأجر مرتين ، فغضبت اليهود والنصارى فقالوا : نحن أكسر عملاً وأقل عطاءً، قال الله : « هل ظلمتكم من حقكم شيئاً ؟ » قالوا : لا . قسال : « فإنه فضلي ، أعطيه مَن شئت » رواه البخاري (١١) .

١٠٨ - وعن أبي هريرة وحذيفة - رضي الله عنهما - قالا: قال رسول الله ﷺ: « أَضَلَ الله عن الجمعة مَن كان قبلنا ، فكان لليهود يوم السبت ، وكان للنصارى يوم الأحد ، فجاء الله بنا ، فهدانا الله ليوم الجمعة ، فجعل الجمعة والسبت والأحد ، وكذلك هم تبع لنا يوم القيامة ، نحن الآخرون من أهل الدنيا ، والأولون يوم القيامة ، المقضي لهم قبل الخلائق » رواه مسلم (٢).

ورواه البخاري ومسلم أيضاً من حديث أبي هريرة وحده ، بلفظ: «نحن الآخرون، الأولون يوم القيامة ، ونحن أول من يدخل الجنة ، بيد<sup>(۱)</sup> أنهم أوتوا الكتاب من قبلنا ، وأوتيناه من بعدهم<sup>(1)</sup> ، فاختلفوا ، فهدانا الله لما اختلفوا فيه من الحق، فهذا يومهم الذي اختلفوا فيه هدانا الله له - قال يوم الجمعة - فاليوم لنا ، وغداً لليهود ، وبعد غد للنصارى<sup>(۵)</sup>.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخـــاري مـــع الفتـــح ، كتــاب مواقيــت الصـــلاة ۲/ ۳۸ ، رقــم (٥٥٧٠) ، وكتاب الإجارة (٢٢٦٩) ، وكتاب أحاديث الأنبياء ، باب ما ذكر عن بني إســرائيل ٦/ ٤٩٥ ، رقـم (٣٤٥٩) .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، كتاب الجمعة (٨٥٦) .

<sup>(</sup>٣) « بيد » بمعنى « غير » .

<sup>(</sup>٤) فاليهود أوتوا التوراة، والنصارى أوتوا الإنجيل ، والمسلمون أوتوا القرآن . الفتح ٢/ ٣٥٥ .

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ، كتاب الجمعة ، باب فرض الجمعة (٨٧٦) ، وباب هل على من لم يشهد الجمعة غسل (٨٩٦) ، وصحيح مسلم (٨٥٥) ، واللفظ لمسلم .

## الفوائد والعبر:

- ١ أن من فضل الله على هذه الأمـة أن ضاعف لهـا أجـور أعمالهـا تفضلاً منه وكرماً .
- ٢ تفضيل الله لهذه الأمة على اليهود والنصارى بمضاعفة الأجور
   لهذه الأمة وعدم مضاعفتها لليهود والنصارى .
- ٣ أن الله تعالى لم يظلم اليهود والنصارى حيث أثابهم على أعمالهم بقدر ما عملوه ، وكونه تعالى ضاعف لأمة محمد ﷺ أجورها فهذا تفضل منه وهبة منه لهذه الأمة ، فلا ظلم فيه لغيرها .
- ٤ أن من نعم الله على هذه الأمة أن وفقها لأفضل الأيام ، وهو يـوم الجمعة ، فجعلته يوم عيدها الأسبوعي ، بينما ضلت اليهود والنصارى عـن هذا اليوم فجعلت النصارى يـوم عيدها : السبت ، وجعلت النصارى يـوم عيدها : الأحد .

#### الدرس الحادي والستون

## في أنه لا يدعى للكفار من اليهود أو غيرهم بالرحمة ولا يبدأوا بالسلام

اليهود الله عنه - قال : كانت اليهود يتعاطسون عند النبي  ${}^{(1)}_{2}$  رجاء أن يقول لهم : يرحمكم الله ، فكان يقول لهم : « يهديكم الله ، ويصلح بالكم  ${}^{(1)}_{2}$  .

١١٠ - وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله ﷺ قال : « لا تبدأوا اليهود والنصارى بالسلام ، فإذا لقيتم أحدهم في طريق فاضطروهم إلى أضيقه (٣) » رواه مسلم (١) .

#### الفوائد والعبر:

١ - في الحديث الأول ما يدل على تصديق اليهـود بنبـوَّة النبـي ﷺ ،

(١) أي يتكلفون العطاس .

<sup>(</sup>۲) رواه الإمام أحمد (۱۹۰۸٦) ، وأبو داود (۳۳۸ه) ، والـــترمذي (۲۷۳۹) وإســـناده حسن . وقد صححه الترمذي وغيره .

<sup>(</sup>٣) قال الأبي في إكمال المعلم ٥/ ٤٣٥ ، ٤٣٦ : (ط) : وإنما لم يبدأوا بالسلام لأنه إكرام . قوله : « فاضطروهم إلى أضيقه » (ع) : أي لا تتنحوا لهم عن الطريق الضيق ، إكراما لهم وإحتراما ، وليس يعني بذلك : إذا لقيتموهم في طريق واسع فالجنوهم إلى حرفه حتى يضيق عليهم ، (ط) : لأن ذلك أذاية لهم من غير سبب ، وقد نهينا عن أذايتهم . ا . ه . .

وينظر شرح الطيبي ، كتباب الأدب ٩/ ١١ ، وأحكمام أهمل الذمة لابسن القيم ، ص٢١٨ ، وشرح النووي لمسلم ١٤٧/١٤ .

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم مع شرحه للنووي ١٤٧/١٤ .

ولهذا كانوا يتكلفون العطاس رجاء أن يدعو لهم النبي عليه الصلاة والسلام بالرحمة كما يدعو للمسلمين ؛ لأنهم يعرفون أن دعاء الأنبياء أحرى بالإجابة من دعاء غيرهم ، ومع ذلك لم يسلموا ، وهذا يدل على خبثهم ، فهم عرفوا الحق ولم يتبعوه ، وهذا ما أخبر الله تعالى عنه بقوله :

﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِءً ﴾ [البقرة: ٨٩].

ولهذا فهم مغضوب عليهم ، أما النصارى فهم ضالون ؛ لأنهم ليس عندهم علم ، فانحرافهم عن جهل ، ولهذا كله يدعو المسلم في كل يـوم أكثر من سبع عشرة مرة في صلواته في قراءته للفاتحة أن يجنبه الله تعالى طريق المغضوب عليهم - وهم اليهود - وطريق الضالين - وهم النصارى - .

Y - أنه ينبغي الدعاء للكفار بالهداية ، فالمسلم يجب عليه أن يدعو الكفار إلى الإسلام ، وهذا فرض كفاية على المسلمين ، وذلك لإخراج هؤلاء الكفار من طريق الضياع والغواية إلى طريق الرشد والاستقامة ، ومن الظلمات إلى النور ، ولإخراجهم من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد ، ويستحب له مع دعوتهم الدعاء لهم بالهداية .

 $\Upsilon$  – أنه يحرم بدء اليهود والنصارى بالسلام . أما إذا سلم الكافر على المسلم فيجب على المسلم أن يرد عليه السلام بقوله : « وعليكم » ، لقوله عليه الصلاة والسلام : « إذا سلم عليكم أهل الكتاب فقولوا : وعليكم متفق عليه (۱) .

وكذلك يجوز للمسلم أن يتلطف بالكافر ، فيناديه بكنيت ويسال عن

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٦٢٥٨) ، وصحيح مسلم (٢١٦٣) .

حاله وحال أولاده ، ويهنئه بمولود ونحوه ، ويبدأه بالتحبة ، كاهلاً ونحوها، وأن يؤنسه بذلك ليقبل الدعوة إلى الإسلام ويستمع لها ، ويجوز ذلك أيضا إذا كان في ذلك مصلحة للمسلم بدفع ضرر عنه أو جلب مصلحة مباحة له ونحو ذلك .

كما يجوز للمسلم أن يعزّي الكافر في ميته إذا رأى مصلحة شرعية في ذلك ، لكن لا يجوز أن يدعو لميتهم بالمغفرة . وعلى وجه العموم فإنه يجوز للمسلم أن يتلطف بالكافر بالقول وبالفعل الذي ليس فيه إهانة للمسلم عند وجود مصلحة شرعية في ذلك ، ومن الأدلة على ذلك قوله تعالى :

﴿ لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أُوْلِيَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۖ وَمَن يَفْعَلُ ذَٰلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ لِلَّآ أَن تَتَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَنَةً أُ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ أُ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [آل عمران: ٢٨].

والتقيَّة إظهار الموالات لهم مع إبطان البغض والعداوة لهم ، وعليه فيحرم أن يتكلم معهم بكلام يقصد به كسب محبتهم من غير تحقيق مصلحة شرعية .

٤ - أنه ينبغي للمسلم أن لا يؤثر الكافر على نفسه كأن يتنحى عنه إذا لقيه في طريق ضيق ، لكن لا يجوز أذى الكافر غير الحربي في بدنه أو ماله لا في طريق ولا في غيره (١١) .

<sup>(</sup>١) ينظر : رسالة « تسهيل العقيدة » باب الولاء والبراء . فقد توسعت فيها في ذكر أحكام التعامل مع الكفار .

# الدرس الثاني والستون في تحريم التشبه باليهود وغيرهم من الكفار على وجه العموم

ا ۱۱۱ - عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال : قال رسول الله ﷺ : « لتركبن سنن مَن كان قبلكم (۱) ، شبراً بشبر ، وذراعاً بذراع ، وباعاً بباع ، حتى لو أن أحدهم دخل جحر ضب لدخلتم ، وحتى لو أن أحدهم جامع أمه بالطريق لفعلتموه »(۲) .

وقد حسن هذا الحديث البزار ، وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي ، وحسنه الشيخ محمد ناصر الدين في السلسلة الصحيحة رقم (١٣٤٨) .

وله شاهد من حديث عبدالله بن عمرو ، رواه الترمذي ، رقم (٢٦٤١) ، والحاكم في آخر كتاب العلم ١/ ١٢٩ . وإسناده ضعيف ، رجاله ثقات ، عــدا عبدالرحمــن بن زياد الأفريقي ، وهو ضعيف .

<sup>(</sup>١) المراد اليهود والنصاري كما ورد في حديث أبي سعيد المتفق عليه .

<sup>(</sup>۲) رواه الدولابي في الكنى في : « من كنيته أبو عروة » ۲ ، ٣ ، والحاكم في الفتن ٤ / ٢٥ من طريق إسماعيل بن أبي أويس ، عن أبيه ، عن أبيه عروة موسى بن ميسرة الديلي ، ابن أخيه ثور بن زيد ، عن عكرمة ، عن ابن عباس . وإسناده حسن ، رجاله ثقات ، رجال الصحيح ، عدا أبي أويس ، فهو « صدوق يهم » كما في التقريب ، وهو من رجال مسلم ، وابنه « صدوق أخطأ في أحاديث » كما في التقريب ، وقد توبع ، فقد رواه ابن نصر في السنة (١٣) كما في السلسلة الصحيحة ، رقم (١٣٨) : حدثنا محمد بن يحيى ، أثبانا إسماعيل بن أبان الوراق ، ثنا أبو أويس عن ثور عن عكرمة عن ابن عباس . وإسناده حسن ، وتوبع أيضاً عند البزار كما في كشف الأستار ، رقم (٣٢٨٥) .

اهتم النبي عمير بن انس ، عن عمومة له من الأنصار ، قال : اهتم النبي على للصلاة كيف يجمع الناس لها ، فقيل له : انصب راية عند حضور الصلاة ، فإذا رأوها آذن بعضهم بعضاً ، فلم يعجبه ذلك ، قال : فذكر له القنع - يعني الشبور (۱) - وقال زياد : شبور اليهود ، فلم يعجبه ذلك ، وقال : «هو من أمر اليهود» ، قال : فذكر له الناقوس (۱) ، فقال : «هو من أمر النصارى» ، فانصرف عبدالله بن زيد [ بن عبدربه ] وهو مهتم لهم رسول الله عنه ، فأري الأذان في منامه ، قال : فغدا على رسول الله الله فأخبره ، فقال : يا رسول الله إني لبين نائم ويقظان إذ أتاني آت فأراني الأذان، قال : وكان عمر بن الخطاب - رضى الله عنه - قد رآه ... (۳) ، قال:

وله شاهد بنحوه من حديث ابن مسعود ، رواه الطبراني في الكبير ، رقسم
 (٩٨٨٢) . وينظر المجمع ٧/ ٢٦١ .

وله شاهد رابع من حديث أبي سعيد رواه البخاري في الاعتصام بالكتاب والسنة (٧٣٢٠) ، ومسلم في العلم (٢٦٦٩) ، ولفظه : « لتتبعن سنن الذين من قبلكم شبراً بشبر ، وذراعاً بذراع ، حتى لو دخلوا جحر ضب لا تبعتموهم » ، قلنا : ينا رسول الله اليهود والنصارى ؟ قال : « فمن » .

وله شاهد خامس من حليث أبي هريرة رواه البخاري (٩٨٨١) بنحو حليث أبي سعيد .

<sup>(</sup>١) الشبور ، ويسمى : القنع ، وهو البرق . ويسمى أيضاً : القرن . والمراد أن ينفخ فيه فيجتمعون عند سماع صوته . ينظر جامع الأصول ٥/ ٢٧٠ ، الفتح ٢/ ٨١ .

<sup>(</sup>٢) الناقوس: الخشبة التي للنصارى يضربون بها عند أوقات الصلاة. ينظر جامع الأصول ٥/ ٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) هنا جملة : « قبل ذلك فكتمه عشرين يوماً » ، فلم أذكرها لأني لم أجد لها شاهداً ، بل في بعض الروايات ما يعارضها .

ثم أخبر النبي ﷺ فقال له : « ما منعك أن تخبرني » ؟ فقال : سبقني عبدالله بن زيد فاستحييت ، فقال رسول الله ﷺ : « يا بلال ، قُم فانظر ما يأمرك به عبدالله بن زيد فافعله » ، قال : فأذن بلال (١١) .

### الفوائد والعبر :

المسلمين يقلدون غالب العالم الكفار ، وقد وصل الحديث ، فكثير من المسلمين يقلدون غالب افعال الكفار ، وقد وصل الحال ببعض شباب المسلمين وبعض نسائهم إلى أنهم يتابعون المجلات التي تأتي من قبلهم ليقلدوهم فيما يذكر فيها مما أحدثه الكفار في اللباس أو هيئات الشعر أو غيرها ، كما أن كثيراً من المسلمين إن لم نقل أكثرهم يقلدونهم فيما لا فائدة منه ، كحلق شعر العارضين والذقن .

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في الصلاة ، باب بدء الأذان ١/ ١٣٤ ، رقم (٤٩٨) عن عباد بن موسى ، وزياد بن أيوب - وحديث عباد أتم - قالا ثنا هشيم ، عن أبي بشر - قال زياد أخبرنا أبو بشر - عن أبي عمير بن أنس ... فذكره . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات ، وقد صححه الشيخ محمد ناصر الدين في حجاب المرأة المسلمة ، صحه ، والشيخ عبدالقادر الأنؤوط في تعليقه على جامع الأصول .

وللحديث شواهد كثيرة . تنظر في المسند ٤/ ٤٢ ، ٤٣ ، وجامع الأصول ٥/ ١٨ ، كتباب الأذان ٥/ ٢٨ - ٢٨ ، كتباب الأذان لأسامة القوصي ، ص١٧ - ٣٦ ، تعليق الشيخ محمد ناصر الدين على فقه السيرة، ص١٩ .

بل وصل حال بعض المسلمين إلى ما هو أسوأ من ذلك بكثير ، ومن هذا أنهم لما رأوا الكفار يحاربون أديانهم المحرفة الباطلة قلدوهم في عملهم هذا فقاموا يحاربون دين الإسلام الذي هو الدين الحق والصراط المستقيم ، والذي أنزله خالق البشر الذي يعلم ما يصلحهم في دينهم ودنياهم ، فأنزل لهم شريعة كاملة تصلحهم وتكفّل بحفظها من التحريف والتبديل .

وما علم هؤلاء الذين يحاربون الاسلام ويدعون إلى عدم تطبيقه بين المسلمين ، ويقدحون في بعض تشريعاته كحجاب المرأة المسلمة ، وكتعدد الزوجات ، وكعدم اختلاط الرجال بالنساء ونحو ذلك ، ما علم هؤلاء أنهم قد وقعوا في الكفر من حيث يعلمون أو لا يعلمون ، وما علم هؤلاء المقلدون للغرب في كل شيء أنهم كالبعير المربوط رأسه في ذنب بعير آخر فيتبعه ويسير خلفه ويطأ على ما يطأ عليه من سهل أو وعر ويبول على رأسه ، فهذا المسكين يتبع الكفار فيما لا فائدة فيه بل يقلدهم كما سبق في حرب الدين الحق .

٢ - تحريم تقليد اليهود والنصارى في كل أمورهم الخاصة بهم .

## الدرس الثالث والستون في تحريم التشبه بأهل الكتاب في الصلاة أو الصيام أو البناء على القبور

١١٣ - عن مسروق - رحمه الله - عن عائشة - رضي الله عنها - أنها
 كانت تكره أن يجعل المصلي يه في خاصرته ، وتقول : « إن اليهود تفعله» رواه البخاري<sup>(١)</sup>.

ورواه ابن أبي شـيبة بلفـظ : « أنهـا كرهـت الاختصـار فـي الصـلاة ، وقالت : لا تشبهوا باليهود »(۲) .

١١٤ - وعن إسماعيل بن أمية قال : سألت نافعاً عن الرجل يصلي وهو مشبك يديه ، قال : قال ابن عمر: « تلك صلاة المغضوب عليهم »(٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب أحاديث الأنبياء ، باب ما ذكر عن بني إسرائيل ٢ صحيح البخاري مع الأعمش ، عن ٢ محمد بن يوسف حدثنا سفيان ، عن الأعمش ، عن أبى الضحى ، عن مسروق .

<sup>(</sup>٢) المصنف ، كتاب الصلاة ، باب الرجل يضع يده على خاصرته في الصلاة ٢/ ٤٨ عن أبي معاوية ، عن الأعمش به كما في رواية البخاري .

وقد ثبت النهي عن التخصر في الصلاة من قول النبي ﷺ ، رواه البخاري في صحيحه في كتاب العمل في الصلاة ٣ / ٨٨ ، رقم (١٢١٩ ، ١٢١٩ ) من حديث أبي هريرة .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في الصلاة ، باب كراهة الاعتماد على اليد في الصلاة ١/ ٢٦١ ، رقم (٩٩٣) عن بشر بن هلال ، ثنا عبدالوارث ، عن إسماعيل بن أمية ... فذكره. وإسناده صحيح ، رجاله ثقات ، رجال الصحيح . وقد صححه الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح أبي داود .

وعن نافع أن ابن عمر - رضي الله عنهما - رأى رجلاً جالساً معتمداً على يديه ، فقال : ما يجلسك في صلاتك جلوس المغضوب عليهم  $?^{(1)}$  . 100 - 100 انه رأى قوماً يصلون وقد سدلوا $?^{(7)}$  ، فقال : كأنهم اليهود خرجوا من فهرهم $?^{(7)}$  .

(۱) رواه عبدالرزاق في الصلاة ، باب الرجل يجلس معتمداً على يديه في الصلاة (٣٠٥٤) عن ابن جريج ، قال : أخبرني نافع ... فذكره . وإسناده صحيح ، رجاله رجال الصحيحين .

وله شاهد مرفوع دون ذكر المغضوب عليهم ، رواه عبدالرزاق (٣٠٥٤) ، وأحمد ٢/ ١٣٥ ، وأبو داود (٩٩٢) ، والحاكم ١/ ٢٣٠ ، والبيهقي ٢/ ١٣٥ ، وإسناده صحيح . وقد صححه الشيخ محمد ناصر الدين في حجاب المرأة ، ص٨٧ ، وذكر أن فيه زيادة « إنها صلاة اليهود » ، ولم أقف على هذه الزيادة .

وله شاهد آخر من حديث عمرو بن الشريد عن أبيه قال: مر بي رسول الله ﷺ وأنا جالس هكذا، قد وضعت يدي البسرى خلف ظهري، واتكأت على إلية يدي، فقال: « أتقعد قعدة المغضوب عليهم» رواه أحمد ٤/ ٣٨٨ وغيره. وإسناده جيد.

- (٢) السدل هو أن يطرح الثوب على أحد كتفيه ، ولا يرد أحد طرفيه على كتفه الآخر . قاله الإمام أحمد . ينظر الاقتضاء ١/ ٣٤٣ ، ٣٤٣ ، وهذه هي طريقة لبس اليهود ، وهى فيما يظهر ثباب لا تشبه الثباب المعروفة الآن .
- (٣) فهر اليهود : مدارسهم . ينظر سنن البيهقي ٢/ ٢٤٣ ، الاقتضاء ١/ ٣٤٤ ، الفاتق ١٦٨/٢ .
- (٤) رواه عبدالرزاق في الصلاة (١٤٢٣) ، وسعيد بن منصور كما في الاقتضاء ١/ ٣٣٨ ، وابن أبي شيبة في الصلاة ٢/ ٢٥٩ ، والبيهقي ٢/ ٣٤٣ من طرق عن

الله عنه – أنه رأى مجمـرأ الله عنه – أنه رأى مجمـرأ في جنازة ، فكسره (۲ ، وقال : سمعت ابن عبـاس يقـول : « لا تشبهوا بـأهل الكتاب (7) .

١١٧ - وعن معاوية - رضي الله عنه - أنه قال : « إن تسوية

....

خالد الحذاء ، عن عبدالرحمن بن سعيد بن وهب ، عن أبيه عن علي . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات ، رجال الصحيح . وسقطت «عن أبيه » من مصنف عبدالرزاق .

وله شواهد مرفوعة وموقوفة في كراهة الســدل فـي الصــلاة . تنظـر فـي المراجــع السابقة .

وله أيضاً شاهد رواه ابن أبي شيبة في الموضع السابق عن ابن عمر أنه كره السدل مخالفة لليهود ، وقال : إنهم يسدلون . وإسناده صحيح رجاله رجال الصحيحين . وله شاهد من قول عمر - رضي الله عنه - رواه ابن أبي شيبة في الصلاة من كان يقول إذا كان ثوب واحد فليتزر به ١/ ٣١٤ عن عبدالأعلى عن معمر عن الزهري عن سالم عن أبيه أن عمر بن الخطاب رأى رجلاً يصلي ملتحفاً ، فقال : لا تشبهوا باليهود ، من لم يجد إلا ثوباً واحداً فليتزر به . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات ، رجال الصحيحين .

- (١) المجمر : ما يوضع فيه الجمر ويوضع عليه العود أو غيره مما يتبخر به .
  - (٢) وهذا من باب إنكار المنكر .
- (٣) رواه ابن أبي شيبة في الجنائز: ما قالوا في الميت يتبع بالمجمر ٣/ ٢٧١ عن وكيع ، عن سفيان ، عن عبدالأعلى ، عن سعيد بن جبير . وإسناده حسن ، رجاله ثقات ، رجال الصحيحين ، عدا عبدالأعلى وهو ابن عامر التغلبي فهو «صدوق ، يهم» ، وهو من رجال السنن الأربع .

القبور $^{(1)}$  من السنة ، وقد رفعت اليهود والنصارى $^{(1)}$  ، فلا تشبهوا بهم  $^{(7)}$ .

(۱) قال النووي في شرح مسلم ۲/ ۳۲ ، ۳۷ : « السنه أن القـبر لا يرفـع علـى الأرض رفعاً كثيراً ، ولا يسنم ، بل يرفع نحو شبر ، ويسطح ... قــال الشـافعي فـي الأم : ورأيت الأثمة بمكة يأمرون بهدم ما يُبنى » .

(٢) أي رفعوا قبور موتاهم .

(٣) رواه ابن أبي عاصم كما الاقتضاء ٣٤٦ ، ٣٤٦ عن وهب بن بقية ، حدثنا خالد الواسطي ، عن عمران بن جدير ، عن أبي مجلز ، عن معاوية . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات ، رجال الصحيح .

وله شاهد من حديث علي - رضي الله عنه - أنه قال لأبسي الهيـاج الأسـدي : ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ : « أن لا تدع تمثالاً إلا طمسته ، ولا قبراً مشرفاً إلا سويته ، ولا صورة إلا طمستها » رواه مسلم (٩٦٨) .

وله شاهد آخر من حديث فضالة بن عبيد : سمعت رسول الله ﷺ يأمر بتسويتها . رواه مسلم (٩٦٩) .

وله شاهد ثالث من حديث جابر ، قال : نهى رسول الله ﷺ أن يجصص القبر ، وأن يقعد عليه ، وأن يبنى عليه . رواه مسلم (٩٧٠) .

(٤) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الاقتضاء ١/١٨٦ ، ١٨٧ : « وهذا نص في أن ظهور الدين الحاصل بتعجيل الفطر لأجل مخالفة اليهود والنصارى . وإذا كانت مخالفتهم سبباً لظهور الدين ، فإنما المقصود بإرسال الرسل أن يظهر دين الله على الدين كله ، فيكون نفس مخالفتهم من أكبر مقاصد البعثة » .

(٥) رواه أبو داود في الصوم (٢٣٥٣) عن وهب بن بقية ، والحاكم في الصوم

### الفوائد والعبر :

١ - تحريم التشبه بالكفار في هيئات الصلاة ، سـواء فـي هيئتـه وقـت
 القيام أو وقت الجلوس أو في صفة لبس الثياب .

Y - تحريم التشبه بالكفار في البناء على القبور أو رفعها أكثر من شبر، وقد وقع كثير من المسلمين في هذا الأمر المحرم فتجد كثيراً من المسلمين يرفعون القبور بالبناء عليها ، فيرفعونها نصف متراً أو أكثر ، وبعضهم يبني عليها الغرف، بل وصل الحال ببعضهم إلى بناء المساجد على القبور، وهذا بلاشك رد ومصادمة لسنة النبي على الذي نهى عن البناء

- 1/ ٤٣١ من طريق مسدد ، كلاهما عن خالد بن عبدالله ، عن محمد بن عمرو ، عن أبي سلمة ، عن أبي هريرة . وإسناده حسن ، رجاله رجال ثقات رجال الصحيح ، عدا محمد بن عمرو ، وهو « صدوق ، له أوهام » ، وهو من رجال الشيخين . وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي ، وذكره الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح أبي داود ، وقال : « حسن » ، وصححه الشيخ عبدالقادر الأرنؤوط في تعليقه على جامع الأصول ٦/ ٣٧٥ .

ورواه ابن ماجة (١٦٩٨) من طريق محمد بن بشر ، عن محمد بن عمرو به بلفظ: « لا يزال الناس بخير ما عجّلوا الفطر ، فإن البهود يؤخرون». وإسناده حسن كسابقه . قال البوصيري في الزوائد ٢/ ٧١: « إسناده صحيح ، رواته ثقات».

وله شاهد من حديث سهل بن سعد مرفوعاً : « لا يـزال النـاس بخير مـا عجلـوا الفطر » رواه البخاري (١٩٥٧) ، ومسلم (١٠٩٨) .

ونقل الحافظ في الفتح ١٩٩/٤ عـن ابـن عبدالـبر أنـه قـال : « أحـاديث تعجيـل الإفطار وتأخير السحور صحاح متواترة» .

على القبور ، ولعن اليهود والنصارى لأنهم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ، محذراً لأمته أن يصنعوا مثل ما صنعوا(١) .

٣ - أنه يحرم التشبه باليهود في فطرهم ، فيحرم قصد تأخير الفطر بعد غروب الشمس ، وهذا ما وقع فيه بعض الفرق الضالة ، كالرافضة الذين يؤخرون الفطر وغيره من الأمور التي تشرع عند الغروب كالانصراف من عرفة في الحج إلى أن تشتبك النجوم .

(١) ينظر : ما سبق في الدرس الرابع والثلاثين .

## الدرس الرابع والستون في تحريم التشبه بالكفار في سلامهم ولباسهم وهيئاتهم ونحوها

ونحن بأذربيجان (١) يا عتبة بن فرقد (٢) إنه ليس من كدّك ، ولا من كد ونحن بأذربيجان (١) : يا عتبة بن فرقد (٢) إنه ليس من كدّك ، ولا من كد أبيك ، ولا من كد أمك (٣) ، فأشبع المسلمين في رحالهم مما تشبع منه في رحلك (٤) ، وإياكم والتنعُم (٥) ، وزي أهل الشرك (١) ، ولبوس الحرير ، فإن

<sup>(</sup>١) وهي من المناطق التي كانت تحت ولاية الاتحاد الروسي الشيوعي ، ثم لما تفكك الاتحاد أصبحت دولة مستقلة تُعرف بهذا الاسم « أذربيجان » .

<sup>(</sup>٢) هو الصحابي الجليل عتبة بن فرقد بن يربوع السلمي ، وقد ولاه عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - قيادة بعض الجيوش في الفتوحات الإسلامية ، وكان حين كتب إليه عمر - رضي الله عنه - أمير الجيش كما في رواية في الصحيحين ، ثم قدم على عمر بعد ذلك يستعفيه من الإمرة ، فأبى عمر - رضي الله عنه - ، وكان من السابقين إلى الإسلام ، وهاجر إلى الحبشة . الإصابة ٢٨/١٤ ، الفتح ١٠/٢٦٨ .

<sup>(</sup>٣) أي أن المال الذي عندك ليس من كسبك ولا مما لحقتك المشقة والتعب في كــده وتحصيله ، ولا هو من كدّ أبيك ولا من كد أمك ، فورثته عنهما . شـرح النـووي ٢٦/١٤ ، شرح الأبي ٥/ ٣٧٨ .

<sup>(</sup>٤) أي لا تشح بهذا المال على المسلمين ولا تختص عنهم بشيء منه ، بـل أشبعهم منه وهم في رحالهم - أي منازلهم - كما تشبع أنت منه ، وساوهم بنفسك في الجنس والقدر والصفة ، ولا تؤخر أرزاقهم عنهم ، ولا تحوجهم إلى أن يطلبوها منك ، بل أوصلها إليهم وهم في منازلهم بلا طلب . ينظر المرجعين السابقين .

<sup>(</sup>٥) التنعُّم: الترفُّه. ينظر لسان العرب ١٢/ ٥٧٩ ، النهاية ٥/ ٨٣ ، المصباح ص٦١٤ .

<sup>(</sup>٦) وهذا يشمل زي اليهود والنصارى وغيرهم من المشركين . والزي اللباس والهيئة .لسان العرب ١٤/ ٣٦٦ .

رسول الله ﷺ نهانا عن لبس الحرير ، وقال : « إلا هكذا »(١) ورفع لنا رسول الله ﷺ أصبعيه الوسطى والسبابة ، وضمهما . رواه مسلم(٢) .

ا ۱۲۱ - وعن أبي أمامة - رضي الله عنه - قال: خرج رسول الله ﷺ على مشيخة من الأنصار بيض لحاهم ، فقال: « يا معشر الأنصار حمروا وصفروا(1) وخالفوا أهل الكتاب» ، قال: فقلنا: يا رسول الله! إن أهل

وله شاهد من حديث أبي أمامة الآتي بعده ، ففي آخسره النهسي عن التشبه بأهل الكتاب في توفير الشارب وقص اللحية .

ولبعضه شاهد من حديث ابن عمر عن النبي ﷺ أنه قبال : « انهكوا الشوارب وأعفوا اللحي » رواه البخاري (٥٨٩٣) ، ومسلم (٢٥٩) .

(٤) أي اصبغوا بالحمرة والصفرة .

<sup>(</sup>١) وهذا يدل على جواز وجود شيء يسير من الحرير في الثوب ونحوه . ينظر شرح النووى ٨/١٤ .

 <sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ، کتاب اللباس (۲۰۱۹) ، وروی البخاري في اللباس (۸۲۸ - ۸۲۵) بعضه .

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد ٣٥٦/٢ عن يحيى بن إسحاق ، حدثنا أبو عوانة ، عن عُمر بن أبي سلمة ، عن أبيه ، عن أبي هريرة . وإسناده حسن ، رجاله رجال مسلم ، عدا عمر بن أبي سلمة ، وهو «صدوق يخطئ » ، وقد روى له البخاري تعليقاً ، وروى له أصحاب السنن .

الكتـاب يتسـرولون ولا يـاتزرون (۱) ، فقـال رســول الله ﷺ : « تســرولوا والتتزروا وخالفوا أهــل الكتـاب » ، قـال : فقلنـا : يـا رســول الله! إن أهــل الكتاب يتخففون (۲) ولا ينتعلون ، قال : فقال النبي ﷺ : « فتخففوا وانتعلوا وخالفوا أهل الكتاب ... »(۳) .

(١) أي لا يلبسون الإزار .

#### ولهذا الحديث شواهد كثيرة منها:

١ - حديث أبي هريرة عند البخاري في اللباس (٥٨٩٩) ، ومسلم في اللباس
 ١ - حديث أبي هريرة عند البخاري في اللباس (٢١٠٣) ، ولفظه : « إن اليهود والنصارى لا يصبغون فخالفوهم » .

٢ - حديث جابر في قصة أبي قحافة عند مسلم (٢١٠٢) قال: أتسي بـأبي قحافة
 يوم فتح مكة ورأسه ولحيته كالثغامة بياضاً ، فقـال رسـول الله ﷺ: « غـيروا هـذا
 بشىء واجتنبوا السواد» .

٣ - حديث ابن عمر أن النبي ﷺ كان يصفر لحيته بالورس والزعفران . رواه أبـو داود (٤٢١٠) ، وذكره الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح أبي داود .

٤ - حديث أبي رمثة في أنه ﷺ لطخ لحيت بالحناء . رواه أبو داود (٤٢٠٨) ،
 والنسائي (٤٧٠٧) ، وذكره الشيخ محمد ناصر الدين في صحيح النسائي .

<sup>(</sup>٢) أي يلبسون الخفاف ، والخف ما يلبس على الرجل ، وهو قريب من البسطار الذي يلبسه العسكر اليوم .

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد ٥/ ٢٦٤ ، ٢٦٥ ، والطبراني في الكبير (٢٩٢٤) وسنده قريب من الحسن . وقد حسنه الحافظ في الفتح ١٠/ ٣٥٤ في كتاب اللباس ، باب الخضاب . وقال الهيثمي ٥/ ١٣١ : « رجاله أحمد رجال الصحيح ، خلا القاسم ، وهو ثقة ، وفيه كلام لا يضر » . وقال الشيخ محمد ناصر الدين في حجاب المرأة المسلمة ، ص٩٣ : « هذا إسناد حسن ، رجاله كلهم ثقات ، عدا القاسم . وهو حسن الحديث » .

۱۲۲ – وعن جابر بن عبدالله – رضي الله عنهما – رفعه: « لا تسلموا تسليم اليهود والنصارى ، فإن تسليمهم بالأكف $^{(1)}$  والرؤوس والإشارة  $^{(7)}$ .

٥ - ما رواه أحمد ٥/ ١٥٠ ، والنسائي (٤٧٠١) عن أبي ذر مرفوعاً : « إن أحسن ما غيرتم به الشيب الحناء والكتم » ، وقد صححه في غاية المرام (١٠٧) .
 ٢ -- حديث جابر : قالوا يا رسول الله! إن المشركين يتسرولون ولا يعتزرون ؟ قال : « فتسرولوا أنتم وائتزروا » ، قالوا : يا رسول الله! فإن المشركين يختفون ولا يتعلون ؟ قال : « فاختفوا أنتم وانتعلوا » . رواه الطبراني في الأوسط كما في مجمع البحرين (٤٢٢٧) ، وإسناده محتمل للتحسين . وفي الجملة حديث أبي أمامة ضعفه ليس قوياً ، فيتقوى بشواهده ، فيرتقي إلى درجة الحسن لغيره .

(۱) هذا النهي لا يشمل ما إذا كان المسلم عليه بعيداً قد لا يسمع الصوت بالسلام ،
 فيسلم عليه بالكلام والإشارة .

(٢) رواه النسائي في عمل اليسوم والليلة ، كما في تحفة الأشراف ٢/ ٢٩٠ ، رقم (٢٦٠٤) وسنده حسن . (٢٦٧٤) ، والديلمي - كما في الصحيحة ٤/ ٣٨٩ ، رقم (١٧٨٣) وسنده حسن . وقال الحافظ في الفتح في الاستئذان ، باب إفشاء السلام ١٩/١١ : « أخرجه النسائي بإسناد جيد» .

ورواه الطبراني في الأوسط كما في مجمع البحرين ، باب ما ينهى عنه من السلام ٥/ ٢٦٥ ، رقم (١٨٧٣) ، وأبو يعلى ٣/ ٣٩٧ ، رقم (١٨٧٣) ، والبيهقي في الشعب ٦/ ٤٦٤ ، رقم (٨٩١٥) عن أبي خالد الأحمر عن ثور بن يزيد به بلفظ : « تسليم بإصبع واحدة تشير بها فعل اليهود» ، وقال الهيثمي في المجمع / ٣٨ : « رجال أبي يعلى رجال الصحيح» .

وله شاهد من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده ، رواه الترمذي في الاستئذان ، باب ما جاء في كراهية إشارة اليد بالسلام ٥٦/٥ ، ٥٧ ، رقم (٢٦٩٥) عن قتيبة ، حدثنا ابن لهيعة ، عن عمرو به . وإسناده ضعيف ، لضعف

۱۲۳ - وعن سعد بن أبي وقاص - رضي الله عنه - قال : قال رسول الله ﷺ : « طهروا أفنيتكم (۱) ، فإن اليهود لا تطهر أفنيتها »(۲) .

= ابن لهيعة . وقال الترمذي : « إسناده ضعيف ، وروى ابن المبارك هذا الحديث عن ابن لهيعة فلم يرفعه » .

ورواه الطبراني في الأوسط كما في مجمع البحرين ، باب ما ينهى عنه من السلام ٥/ ٢٦٦ ، رقم (٣٠٤١) من طريق يزيد بن أبي حبيب ، عن عمرو به مطولاً ، إلا أنه قال : أظنه مرفوعاً . وقال الهيثمى ٨/ ٣٩ : « فيه من لم أعرفه » .

(١) أي نظفوا أفنيتكم . والأفنية جمع فناء ، وهو المتسع أمام الدار . ينظر لسان العرب ١٦٥/١٥ .

(۲) رواه الطبراني في الأوسط كما في مجمع البحرين ، كتاب الطهارة ١/ ٤٠١ ، رقسم (٢) ، حدثنا علي بن سعيد ، ثنا زيد بن أخزم ، ثنا الطيالسي ، ثنا إبراهيسم بسن سعد ، عن الزهري ، عن عامر بن سعد ، عن أبيه . وإسناده محتمل للتحسين . رجاله ثقات ، رجال الصحيح ، عدا علي بن سعيد – وهو الرازي – فهو متكلم فيه ، وهو أحد الحفاظ . قال الحافظ في اللسان : « ولعل كلامهم فيه من جهة دخوله في عمل السلطان » . وقال الشيخ محمد ناصر الدين في حجاب المرأة المسلمة ، ص ١٠١ : « الراجح أنه حسن الحديث إذا لم يخالف » . وحسن هذا الإسناد في الصحيحة رقم (٢٣٦) ، وحسنه أيضاً الشيخ عبدالقادر الأرنؤوط والشيخ شعيب الأرنؤوط في تعليقهما على زاد المعاد ٤/ ٢٧٩ .

ورواه الترمذي (٢٧٩٩) وسنده ضعيف جدا .

قال في فيض القدير ٤/ ٢٨٤ عند شرحه لهذا الحديث: « وهذا تنبيه من المصطفى على تحري الطهارة الظاهرة والباطنة ، فإن الإسلام نظيف كما تقدم في عدة أخبار » ، وقال في التبسير ١/ ١٢١ : « أي فخالفوهم ، فإن الإسلام نظيف، وهذا الدين مبنى على النظافة » .

#### الفوائد والعبر:

دلت الأحاديث والآثار المذكورة في هذا الدرس والدرسين قبله على تحريم التشبه بالكفار في أي هيئة أو لباس أو غير ذلك من الأمور الخاصة بهم ، وقد وقع كثير من هذه الأمة في هذه الأزمان في تقليد الكفار في هذه الأمور المذكورة ، وغيرها ، بل إن كثيراً من المسلمين قد فتن بتقليد اليهود والنصارى والتشبه بهم ، حتى أن منهم مَن يتشبه بهم فيما لا فائدة فيه البتة ، كحلق شعر العارضين والذقن ، وإطالة الأظافر ، والتشبه بهم في اللباس من قبل الرجال والنساء والأولاد ، حتى أن من الرجال والنساء مَن يتتبع ما يأتي من قبلهم فيما يتعلق بالموضات والأزياء وقصات الشعر وغير ذلك من خلال المجلات التي تأتي من قبلهم في كل شهر أو أسبوع ، فيطبق ما ينقل إليه من قبلهم .

وهذا يدل على ضعف الشخصية من قبل من قلدهم ، وعلى الشعور الداخلي بالضعف والتبعيَّة تجاههم ، وأنه ينظر إليهم نظرة إعجاب ، ويرى نفسه وأهل ملته وأهل بلده أدنى منهم منزلة ، ولهذا تجد أن أول وأكثر من يقع في التشبه بالكفار هم النساء والأحداث لقصور عقولهم ، وسرعة تأثرهم بغيرهم .

لكن لو نظر المسلم إليهم النظرة الشرعية لرأى أنهم في غاية الانحطاط، فقد قال الله تعالى عنهم:

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ ٱلْأَنْعَدِمُ وَٱلنَّارُ مَثْوًى أَمُمْ ﴾ [محمد: ١٢] .

ومن المعلوم أن أكثر مَن يقع في التشبه هم سفهاء الرجال والأحداث

والنساء ، قال شيخ الإسلام ابن تيمية : « وكثير من مشابهات أهل الكتاب في أعيادهم وغيرها ، إنما يدعو إليها النساء »(١) ، وقال الدكتور ناصر العقل معلقاً على كلام شيخ الإسلام السابق: « وهذا يعني أن النساء هن أول مَن يقع في التقليد والتشبه ، وآخر مَن يفطن ويعقل خطر ذلـك وسـوء مغبته على الفرد والمجتمع في الدين والدنيا ، ونحن نجد نساء المسلمين وأكثر شغفاً بالتقــاليد والعــادات والأخــلاق الوافــدة مــن الكفــار ، الســـيء والقبيح منها قبل الحسن ».

(١) اقتضاء الصراط المستقيم ١١٨/١.

## الدرس الخامس والستون في الأمر بإبعاد اليهود وإخراجهم من جزيرة العرب لضررهم وخطرهم

اخر الله عنه - قال : آخر الجراح - رضي الله عنه - قال : آخر ما تكلم به النبي ﷺ : « أخرجوا يهود أهل الحجاز وأهل نجران من جزيرة العرب ، واعلموا أن شرار الناس الذين اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد »(١) .

(۱) رواه الإمام أحمد ٣/ ١٤٦ ، ١٤٧ ، رقم (١٦٩١ ، ١٦٩٤ تحقيق شاكر) ، وأبو يعلى ٢/ ١٧٧ ، رقم (٨٧٢) ، والطحاوي في مشكل الآثار ٤/ ١٢ ، ١٣ من طرق عن إبراهيم بن ميمون ، حدثنا سعد بن سمرة ، عن أبيه ، عن أبي عبيدة . وإسناده صحيح ، رجاله كلهم ثقات .

وقال الهيثمي في المجمع ٥/ ٣٢٥: « رواه أحمد بإسنادين ، ورجال طريقين منهما ثقات ، متصل إسنادهما » ، وصحح هذا الإسناد الشيخ أحمد شاكر في تعليقه على المسند ، والشيخ محمد ناصر الدين في السلسلة الصحيحة ٣/ ١٢٤ ، رقم (١١٣٢) .

ولهذا الحديث شواهد كثيرة منها حديث ابن عباس: « أخرجوا المشركين من جزيرة العرب» متفق عليه ، ومنها حديث ابن عمر: « لئن عشت لأخرجن اليهود والنصارى من جزيرة العرب حتى لا أدع فيها إلا مسلماً» رواه مسلم. ومنها حديث أم سلمة: « أخرجوا اليهود من جزيرة العرب» ، الذي رواه الطبراني في الكبير ٢٣/ ٢٦٠ ، رقم (٥٦٠) وإسناده حسن. وقال الهيثمي ٥/ ٣٢٥: « رواه الطبراني من طريقين ، رجال أحدهما رجال الصحيح» ، وشواهد أخرى تنظر في مصنف ابن أبي شيبة ١٦/ ٣٤٤ ، ٣٤٥ ، ومشكل الأثار ٤/ ١٢ – ١٦ ، ومجمع الزوائد ٥/ ٥٢٥.

الله ﷺ يقول : « لأخرجن اليهود والنصارى من جزيرة العرب ، حتى لا الله ﷺ يقول : « والعرب ، حتى لا الدع إلا مسلماً » رواه مسلم (١) .

۱۲۲ - وعن سعيد بن جبير ، قال : قال ابن عباس : يـوم الخميس ، وما يوم الخميس ، ثم بكى حتى بـل دمعـه الحصـى (۲) ، فقلـت : يـا ابـن عباس! ما يوم الخميس ؟ قال : اشتد برسول الله ﷺ وجعه فقـال : اثتوني بكتف (۲) أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده أبداً ، فتنازعوا (١) « ولا ينبغي عنــد

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ، كتاب الجهاد والسير ، باب إخراج اليهبود والنصارى من جزيرة العرب (١٧٦٧) .

<sup>(</sup>۲) قوله : « وما يوم الخميس » يستعمل عند تفخيم الأمر ، وبكاء ابن عباس يحتمل لا يكون لكونه تذكر وفاة رسول الله على ، فتجدد له الحزن عليه ، ويحتمل أن يكون انضاف إلى ذلك ما فات فيما يرى من الخير الذي كان يحصل لو كتب الكتاب ، وقد عاش النبي على بعد اشتداد وجعه المذكور هنا إلى يـوم الاثنين . ينظر فتح الباري ٨/ ١٣٢ ، ١٣٣ .

 <sup>(</sup>٣) وفي رواية عند مسلم : « التوني بالكتف والدواة ، أو اللوح والدواة » . وكانوا
 يكتبون في عظم الكتف وغيره ، وفي الألواح .

<sup>(</sup>٤) اختلافهم أن بعضهم قال: قربوا يكتب لكم رسول الله ﷺ كتاباً لن تضلوا بعده ، وقال عمر - وكان حاضراً - : « إن رسول الله ﷺ قد غلب عليه الوجع ، وعندكم القرآن ، حسبنا كتاب الله » كما ورد في رواية عند مسلم ، ومراد عمر التخفيف والترفيه عن رسول الله ﷺ حين غلبه الوجع . ينظر شرح النووي لمسلم 1 / ٩٠ .

نبي تنازع (۱) »، فقالوا: ما له ؟ أهجر (۲) ؟ استفهموه (۳) ، فقال: « ذروني ، فالذي أنا فيه خير مما تدعوني إليه »(۱) ، فأمرهم بشلاث قال: أخرجوا المشركين من جزيرة العرب وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم (۵) ، والثالثة إما أن سكت عنها ، وإما أن قالها فنسيتها » رواه البخاري ومسلم (۱) .

- (٤) قال ابن الجوزي وغيره: يحتمل أن يكون المعنى: دعوني فالذي أعاينه من كرامة الله تعالى التي أعدها لي بعد فراق الدنيا خير مما أنا فيه في الحياة، أو أن الذي أنا فيه من المراقبة والتأهب للقاء الله والتفكّر في ذلك ونحوه، أفضل من الذي تسألونني فيه من المصلحة في الكتابة أو عدمها. المرجم السابق.
- (٦) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الجزية ، باب إخراج اليهود من جزيرة العرب (٦) صحيح البخاري ، وكتاب المغازي (٤٤٣١) ، وصحيح مسلم ، كتاب الوصية ، باب ترك الوصية لمن لبس له شيء يوصى فيه (١٦٣٧) .

<sup>(</sup>۱) هذا من قول رسول الله ﷺ ، وقيل : إنه من قول ابن عباس . ينظر الفتح . ۱۳۳/۸

<sup>(</sup>٢) أي أهجر الحياة ، وقيل : إنما قيل هذا استفهاماً للإنكار على مَن قال : لا تكتبوا . أي لا تتركوا أمر رسول الله ﷺ بالكتابة وتجعلوه كأمر مَن هجــر - أي هــذى في كلامه - لأنه ﷺ لا يهجر في كلامه . ينظر المرجعين السابقين .

 <sup>(</sup>٣) أي استفهموا من النبي ﷺ عن ما كان أراد من الكتابة ، هل هي أولى ، أم أن
 تركها أولى . ينظر الفتح ٨/ ١٣٣ .

وقريظة حاربوا رسول الله على ألله عنهما - أن يهود بني النضير وقريظة حاربوا رسول الله على رسول الله بني النضير ، وأقر قريظة ومَنَّ عليهم ، حتى حاربت قريظة بعد ذلك ، فَقَتَل رجالهم ، وقسم نساءهم وأولادهم وأموالهم بين المسلمين ، إلا أن بعضهم لحقوا برسول الله على فآمنهم ، وأسلموا ، وأجلى رسول الله على يهود المدينة كلهم : بني تأنَقاع ( وهم قوم عبدالله بن سلام ) ، ويهود بني حارثة ، وكل يهودي كان بالمدينة . رواه البخاري ومسلم () .

#### الفوائد والعبر:

ا - أنه لا يجوز السماح لليهود والنصارى بسكنى جزيرة العرب ، كما لا يجوز السماح لهم بدخولها إلا لحاجة ، فإن كانت هناك حاجة لدخولهم هذه الجزيرة فلا حرج في دخولهم ، كما أقر النبي على يهود خيبر على البقاء فيها للعمل للحاجة الماسة لعملهم في نخيل خيبر وأرضها ، ثم أجلاهم عمر - رضي الله عنه - لما زالت الحاجة إليهم ، وعليه فيلا يجوز استقدام الكفار عموما إلى جزيرة العرب كعمال أو خدم أو سائقين أو غيرهم مع وجود من يقوم بعملهم من المسلمين (٢).

٢ - تحريم اتخاذ قبور الأنبياء مساجد ببناء المساجد عليها ، أو بالصلاة . أو الدعاء عندها ، أو تقديم النذور والصدقات ونحر الذبائح

<sup>(</sup>۱) البخاري ، كتاب المغازي ، باب حديث بني النضير ، رقم (٤٠٢٨) ، ومسلم ، كتاب الجهاد ، باب إجلاء اليهود ، رقم (١٧٦٦) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: رسالة « تسهيل العقيدة » باب الولاء والبراء ص٩٩، ٥٩٥ .

تقرباً إلى الله عندها ، أو الطواف بها ونحو ذلك ، ومن عمل ذلك فهو من شرار الخلق كما في حديث أبي عبيدة السابق ، وإذا كان هذا في حق قبور الأنبياء فهو في حق قبور غيرهم أشد تحريما ، وقد ثبت عن ابن مسعود مرفوعا : « إن من شرار الناس من تدركه الساعة وهم أحياء ، ومن يتخذ القبور مساجد »(۱) .

٣ - محبة الصحابة للنبي ﷺ ، ولهذا بكى ابن عباس لما تذكر مرض النبي ﷺ الذي توفى فيه .

(۱) رواه أحمـد (۲۸۲۶ ، ۳۸۶۶) ، وابـن خزيمــة (۷۸۹) ، وابــن حبــان (۲۳۲۰) بسندين أحدهما حسن . وينظر رساله « تسهيل العقيدة » ص٣١٣ – ٣٥٧ .

## الدرس السادس والستون في إعطاء المسلمين لليهود حقوقهم خلافاً لفعل اليهود

الله عن محمد بن شهاب الزهري - رحمه الله - أنه قال وهو يذكر فتح خيبر: بعث رسول الله على عبدالله بن رواحة ليقاسم اليهود ثمرها، فلما قدم عليهم جعلوا يهدون له من الطعام ويكلمونه، وجعلوا له حلياً من حلي نسائهم، فقالوا: هذا لك وتخفف عنا وتجاوز. قال ابن رواحة: «يا معشر يهود! إنكم والله لأبغض الناس إليّ وإنما بعثني رسول الله على عدلاً بينكم وبينه، ولا أرب لي في دنياكم، ولن أحيف عليكم، وإنما عرضتم علي السحت، وإنا لا ناكله». فخرص النخل، فلما أقام الخرص خيرهم فقال: «إن شئتم ضمنت لكم نصيبكم، وإن شئتم ضمنتم لنا نصيبنا وقمتم عليه»، فاختاروا أن يضمنوا ويقوموا عليه، قالوا: يا ابن رواحة هذا الذي عملون (۱) به تقوم السموات والأرض، وإنما يقومان بالحق (۱).

<sup>(</sup>١) يريدون العدل.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في معجمه الكبير ، قال الهيثمي في المجمع ٧/ ١٢٢ : « رواه الطبراني في الكبير مرسلاً ، ورجاله رجال الصحيح » .

وله شاهد من حديث ابن عمر ، وهو مخرج في هذه الرسالة تحت رقم (١٣٢) . وله شاهد آخر من مرسل سليمان بن يسار ، رواه مالك في المساقات ٢/ ٧٠٣، ورجاله ثقات .

وله شاهد ثالث من مرسل عروة ، قال الهيثمي في المجمع ٧/ ١٣٢ : « رواه الطبراني في الكبير هكذا مرسلاً ، وفيه ابن لهيعة ، وهو حسن الحديث ، وبقية رجاله رجال الصحيح » .

الله عنهما - أنه ذُبحت له شاة في أهله ، فلما جاء قال : أهديتم لجارنا اليهودي ؟ أهديتم لجارنا اليهودي ؟ أهديتم لجارنا اليهودي ؟ سمعت رسول الله ﷺ يقول : « ما زال جبريل يوصيني بالجارحتى ظننت أنه سَيُورٌ ثُهُ »(۱) .

## الفوائد والعبر :

۱ - أنه يحرم على الوالي ونحوه كالقاضي والوزير والمديسر وغيرهم من عموم الموظفين أن يأخذوا من مراجعيهم أو من يتولون تدبير شيء من أمورهم أو الحكم فيها أي شيء من المال سواء أسمي هذا المال هدية أم غير ذلك ؛ لأنه من الرشوة المحرمة .

٢ - بيان خبث اليهود حيث يتعاملون بالرشوة المحرمة التي هي من السحت ، وقد قال الله تعالى عنهم :

وبالجملة فإن مرسل ابن شهاب يتقوى بشواهده المذكورة ، فيرتقي إلى درجة
 الحسن لغيره . وله أيضاً شواهد كثيرة ، لكن ليس فيها ذكر الرشوة ، وقد ذكرت
 أو أشير إليها عند تخريج حديث ابن عمر المشار إليه آنفاً .

(۱) رواه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في حق الجار ٢٣٣/٤ ، رقم (١٩٤٣) ، وأبو داود في الأدب ٢٣٩/٤ ، رقم (٣٣٩) من طريقين صحيحين عن مجاهد عن ابن عمرو . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات . وقال الترمذي : «حسن غريب من هذا الوجه» ، وقال محمد ناصر الدين في الإرواء (٨٩١) : «صحيح على شرط مسلم» ، وصححه أيضاً الأرنوط في تعليقه على جامع الأصول ٢٧٧٢.

﴿ أَكِنلُونَ لِلسُّحْتِ ﴾ [المائدة: ٤٢].

٣ - وجوب العدل في كل شيء ، فيجب على المسلم أن يتحرى العدل ولو كان المحكوم عليه غير مسلم ، فإن الكافر إذا لم يكن حربياً يحرم الاعتداء عليه في بدنه أو ماله ، قال الله تعالى :

﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلَا تَعْدِلُوا ۚ آعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلسَّقَوَىٰ ۖ وَٱللَّهُ ۚ إِلىهَ اللهُ خَيِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٨].

أي لا يحملنكم بغض قوم على أن لا تعدلوا عند الحكم فيهم أو بينهم وبين غيرهم ، فإن العدل أقرب إلى تقوى الله تعالى ، والعدل إنما يكون بما جاء في كتاب الله وسنة رسوله محمد هذا وثبت عن النبي هذا أنه قال: « ألا من ظلم معاهدا أو انتقصه أو كلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئاً بغير طيب نفس فأنا حجيجه يوم القيامة »(١) . والمعاهدون هم الكفار الذين بينهم وبين المسلمين صلح وعهد ، ككفار مكة وقت صلح الحديبية ، وكالكفار الذين في الدول الكافرة في عصرنا هذا التي بينها وبين الحاكم المسلم الذي يخضع المسلم لسلطانه عهود وسفارات .

٤ - أن للجار حقوقاً على جاره ، منها كف الأذى عنه ، ونصيحته ،
 وزيارته والإحسان إليه بالهدية ونحوها ، ولو كان كافراً .

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۳۰۰۲) ، والبيهقي ۹/ ۲۰۰ بأسانيد كثيرة ، يقوي بعضها بعضاً ، فهو حديث صحيح . وينظر « تسهيل العقيدة» ص٩٦٥ - ٦٠٠ .

# الدرس السابع والستون بعض أخبار زواج النبي ﷺ بابنة زعيم اليهود وهي صفية بنت حيي - رضي الله عنها - .

الله عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال لما دخل رسول الله على بصفية بات أبو أيوب (١) على باب النبي ه ، فلما أصبح فرأى رسول الله على كبر (٢) ومع أبي أيوب السيف ، فقال : يا رسول الله! كانت جارية حديثة عهد بعرس وكنت قتلت أباها وأخاها وزوجها ، فلم آمنها عليك ، فضحك رسول الله ه وقال له خيراً (٣) .

<sup>(</sup>١) هو خالد بن زيد الأنصاري الصحابي ، مشهور بكنيته . ينظر الإصابة ١/ ٤٠٤ .

<sup>(</sup>٢) وذلك فرحاً بالنبي ﷺ .

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم في معرفة الصحابة ٢٨/٤ ، ٢٩ عن عبدالله بن إسحاق ، ثنا يحيى بن جعفر ، ثنا عبد الوهاب بن عطاء ، أنبأ خالد الحذاء ، عن كثير بن زيد ، عن الوليد ابن رباح ، عن أبي هريرة . ورجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن ، عدا عبدالله ابن إسحاق ، وهو « صدوق ، فيه لين » ، وشبخه يحيى بن جعفر متكلم فيه ، وحديثهما قريب من الحسن . وقد صححه الحاكم ، ووافقه الذهبي .

ورواه ابن سعد في غزوة خيبر ١١٦/٢ ، والطبراني في الكبير ١١/ ٣٨٢ ، ٣٨٣ ، ورواه ابن سعد في غزوة خيبر ١١/ ١٦٠ ، والطبراني في الكبير ١١/ ٣٨٣ ، وتم رقم (١٢٠ ١٨) من طريقتين أحدهما صحيح ، عن محمد بن عبدالرحمن بن أبي ليلى ، عن ابن عباس . ورجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن ، سوى ابن أبي ليلى ، وهو سيء الحفظ .

وذكره ابن إسحاق كما في السيرة لابن هشام ٣/ ٣٣٩ ، ٣٤٠ مرسلاً .

وبالجملة الرواية الأولى ضعفها ليس قوياً فتتقوى بشواهدها المذكورة ، فترتقي إلى درجة الحسن لغيره .

تمس قدم رسول الله ﷺ، قال: كنت ردف أبي طلحة يوم خيبر، وقدم تمس قدم رسول الله ﷺ، قال: فأتيناهم حين بزغت الشمس، وقد أخرجوا مواشيهم وخرجوا بفؤوسهم ومكاتلهم ومُرُورهم ('')، فقالوا: محمد والخميس ('')، قال: وقال رسول الله ﷺ: «خربت خيبر! إنا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين»، قال: وهزمهم الله عزوجل، ووقعت في سهم دحية جارية جميلة، فاشتراها رسول الله ﷺ بسبعة أرؤس، ثم دفعها إلى أم سُليم تُصنَعُها (") له وَتُهَيِّئُهَا، (قال: وأحسبُه قال) وتعتد في بيتها ('')، وهي صفية بنت حُبي، قال: وجعل رسول الله ﷺ وليمتها النمر والأقط والسمن، فحصت الأرض أفاحيص، وجيء بالأنطاع فوضعت فيها (')، وجيء بالأقط والسمن فشبع الناس، قال: وقال الناس، قال:

<sup>(</sup>۱) المكاتل: جمع مكتل، وهو الزنبيل. والمسرور: جمع مُر، وهي المساحي، وقيل: المراد بها هنا الحبال، يصعدون بها إلى النخيل. ينظر شرح مسلم للنووي ٥/ ٢٢٤، جامع الأصول ١١/ ٤١٩.

<sup>(</sup>٢) الخميس: الجيش العظيم. ينظر الروض الأنف ٤/ ٦٩ ، وشرح المواهب ٢/ ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) أي تجملها . ينظر شرح الأبي ٤٩/٤ .

<sup>(</sup>٤) أي تستبرأ في بيت أم سليم ، لأن الأمة إذا سبيت تستبرأ بحيضة . ينظر شرح الأبي 8/ ٤ ، ونيل الأوطار ٧/ ١٠٩ ، ١٠٩ .

 <sup>(</sup>٥) أي حفروا في الأرض حفراً صغيره ، لتجعل الأنطاع – وهي سُفَر من جلد – فيها ،
 فيصب السمن فيها . ينظر شرح النووي ٥/ ٢٢٤ ، والمصباح ٢/ ٦١١ .

<sup>(</sup>٦) أم الولد هي المملوكة إذا جامعها سيدها ، فولدت له .

نهي امرأته، وإن لم يحجبها فهي أم ولد ، فلما أراد أن يركب حجبها، فقعدت على عجز البعير فعرفوا أنه قد تزوجها ، فلما دنوا من المدينة دفع رسول الله على عجز البعير فعثرت الناقة العضباء ، ونُدرَ رسول الله ونَدرَتُ أن فقام فسترها ، وقد أشرفت النساء ، فقلن : أبعد الله اليهودية (٢) ؟ قال : قلت : يا أبا حمزة! أوقع رسول الله على ؟ قال : إي ، والله لقد وقع .

قال أنس: وشهدت وليمة زينب (٣) ، فأشبع الناس خُبزاً ولحماً ، وكان يبعثني فأدعو الناس ، فلما فرغ قام وتبعته ، فتخلف رجلان استأنس بهما الحديث (١) ، لم يخرجا ، فجعل يمر على نسائه فيسلم على كل واحدة منهن «سلام عليكم ، كيف أنتم يا أهل البيت؟ » ، فيقولون : بخير يا رسول الله ، كيف وجدت أهلك ؟ فيقول : « بخير » ، فلما فرغ رجع ورجعت معه ، فلما بلغ الباب إذا هو بالرجلين قد استأنس بهما الحديث ، فلما رأياه قد رجع قاما فخرجا ، فوالله ما أدري أنا أخبرته أم أنزل عليه الوحي بأنهما قد خرجا، فرجع ورجعت معه ، فلما وضع رجله في أسكفة الباب إذا هو بانهما قد خرجا، فرجع ورجعت معه ، فلما وضع رجله في أسكفة الباب أنهما قد خرجا، فرجع ورجعت معه ، فلما وضع رجله في أسكفة الباب (٥) أرخى الحجاب بيني وبينه ، وأنزل الله تعالى هذه الآية :

<sup>(</sup>١) أي سقط النبي ﷺ من البعير وسقطت صفية - رضي الله عنها - .

 <sup>(</sup>۲) في الرواية الثانية عند مسلم : « فخرج جواري نسائه ﷺ يتراءينها ، ويشمتن بصرعتها . وينظر شرح السنوسي لمسلم ٤/ ٥١ .

<sup>(</sup>٣) هي زينب بنت جحش – رضي الله عنها – وكان زواجه ﷺ بها بالمدينة .

<sup>(</sup>٤) أي أن رجلان من أصحاب النبي ﷺ جلسا في بيت النبي ﷺ يتحدثان .

<sup>(</sup>٥) الْأَسْكُفَّة : خشبة الباب التي يوطأ عليها . ينظر القاموس ٣/ ١٥٣ .

﴿ لَا تَدْخُلُواْ بُيُونَ ٱلنَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ ﴾ [الأحــزاب: ٥٣] رواه مسلم(١) .

#### الفوائد والعبر:

- ١ محبة الصحابة للنبي ﷺ ، وحرصهم على حمايته .
  - ٢ أن من نصر الله تعالى نصرهُ الله على أعدائه .
- ٣ أنه ينبغي عدم التكلف في ولائم الزواج ، اقتداء بخير البشر وسيد
   ولد آدم ﷺ .
- ٤ حسن خلقه ﷺ مع ازواجه ، فينبغي للمسلم أن يقتدي به ﷺ فــي
   ذلك .
- ٥ أن الغيرة خلق جبل عليه النساء ، فينبغي للمسلمة أن تجاهد نفسها في ابعاد الغيرة عنها ، وأن لا تنقاد لها ، فتــؤذي ضرَّتهــا أي امرأة زوجها الأخرى بغير وجه حق .

 <sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ، كتاب النكاح ، باب فضيلة إعتاقه أمة ثم يتزوجها (١٣٦٥) ،
 وروى البخاري بعضه مفرقاً في المغازي (٤١٩٧ - ٤٢١١ ، ٤٢١١ - ٤٢١٣) ،
 وفي النكاح (٥٠٨٥ - ٥١٦٠) .

## الدرس الثامن والستون في بقية أخبار زواج النبي ﷺ بصفية - رضي الله عنها -.

فغيبوا مَسْكاً فيه مال وحُلي لحيي بن اخطب (٢) ، وكان احتمله معه إلى خيبر حين أجليت النضير (١) ، فقال رسول الله ﷺ لعم

<sup>(</sup>١) أي لجؤا إلى بيوتهم التي أحاطت بها الحصون ، وتركوا حماية النخل الذي خارج حصونهم .

<sup>(</sup>٢) الصفراء: الذهب. والبيضاء: الفضة. ينظر جامع الأصول ٢/ ٦٤٤، ويـذل المجهود ٢٣/ ٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) أي أن اليهود أخفوا المسك – وهو الجلد الذي فيه مال حيي بن أخطب – وقيـل : إنه كان جلد بعير . ينظر جامع الأصول 788 ، عون المعبود 789 .

<sup>(</sup>٤) وذلك أن حيى بن أخطب كان من زعماء بني النضير ، وكان هـ و وسلام بـ ن أبي الحقيق النضري ، يؤلبون - أي يحشون الحقيق النضري ، يؤلبون - أي يحشون ويحرضون - المشركين على حرب النبي هي ، فقد كانوا ممـن خرج مـن البهود لتحزيب الأحزاب لحرب النبي هي ، حيث خرجوا حتى قدموا على قريش بمكة ، فدعوهم إلى حرب النبي هي ، وقالوا : إنا سنكون معكم عليه حتى نستأصله ، فشجعوهم ، ثم ذهبوا إلى غطفان وحثوهم وشجعوهم على حرب النبي هي حتى

حيى (۱): « ما فعل مسك حيى الذي جاء به من النضير ؟ » فقال: أذهبته النفقات والحروب ، فقال على : « العهد قريب ، والمال أكثر من ذلك » ، فدفعه رسول الله إلى الزبير ، فمسه بعذاب ، وقد كان حيى قبل ذلك دخل خربة ، فقال : قد رأيت حُياً يطوف في خربة ها هنا ، فذهبوا فطافوا فوجدوا المسك في الخربة .

فقتل رسول الله ﷺ ابني أبي الحقيق ، وأحدهما زوج صفية بنت حيي بن أخطب ، وسبى رسول الله ﷺ نساءهم وذراريهم ، وقسم أموالهم للنكث الذي نكثوا .

وأراد إجلاءهم منها ، فقالوا : يا محمد دعنا في هذه الأرض نصلحها ونقوم عليها ، ولم يكن لرسول الله هي ولا لأصحاب غلمان يقومون عليها <sup>(۲)</sup> ، وكانوا لا يتفرغون أن يقوموا عليها ، فأعطاهم خيبر على أن لهم الشطر من كل زرع ونخيل وشيء ما بدا لرسول الله هي .

وكان عبدالله بن رواحة يأتيهم كل عام يخرصها(٢) عليهم ، ثم

اجتمعت الأحزاب في غزوة الخندق ، وذهب حيي إلى بني قريظة وحثهم على نقض عهدهم مع النبي على حتى نقضوه ، فلما رجعت الأحزاب دخل حيي مع بني قريظة في حصنهم فقتل معهم . وسيأتي ذكر أعمال حيى هذه وقصة قتله تحت رقم (١٢) ، ٢١) .

<sup>(</sup>١) واسمه سعية كما في بعض روايات هذا الحديث .

<sup>(</sup>٢) أي لبس لديهم عبيد يقومون بزراعة الأرض وسقي النخل وإصلاحه .

<sup>(</sup>٣) ذكرت المراد بالخرص عند الكلام على حديث جابر تحت رقم (٤) .

يُضمنهم الشطر<sup>(۱)</sup> ، فشكوا إلى رسول الله ﷺ شدة خرصه ، وأرادوا أن يرشوه ، فقال : يا أعداء الله تطعموني السحت! والله لقد جئتكم من عند أحب الناس إلى ، ولأنتم أبغض إلي من عدّتكم من القردة والخنازير ، ولا يحملني بغضي إياكم وحبي إياه على أن لا أعدل عليكم ، فقالوا : بهذا قامت السموات والأرض!

قال: فرأى رسول الله على بعين صفية خُضرة، فقال: يا صفية ما هذه الخضرة؟ فقالت: كان رأسي في حجر ابن أبي الحقيق وأنا نائمة، فرأيت كان مراً وقع في حجري، فأخبرته بذلك فلطمني وقال: تتمنين ملك يثرب(٢).

قالت : وكان رسول الله ﷺ من أبغض الناس إليَّ ، قتل زوجي وأبي وأخي ، فما زال يعتــذر إليَّ ويقـول : إن أبـاك الَّـبَ عليَّ العـرب وفعـل وفعل ، حتى ذهب ذلك من نفسي (١) .

<sup>(</sup>١) أي إذا خرص أن مقدار التمر عشرون ألف وسق طلب منهم أن يدفعوا عشرة آلاف ، لأن للمسلمين نصف الثمر ، ومثل النخل بقية الزروع والثمار .

<sup>(</sup>٢) أي أن كنانة بن الربيع بن أبي الحقيق اليهودي زوج صفية - رضي الله عنها - لطم وجهها لما أخبرته بهذه الرؤيا ، واتهمها أنها بهدذه الرؤيا تتمنى أن تتزوج ملك يثرب - يريد النبي على - وهذا يدل على أنه يعلم أن النبي محمداً على هو النبي الذي بشر به الأنبياء قبله ، حيث عبر القمر المذكور في رؤيا صفية - رضي الله عنها - بالنبي على .

<sup>(</sup>٣) سبق بيان تأليبه للمشركين واليهود على حرب النبي ﷺ وعدائه للإسلام في الحديثين (١٢ و ١٣).

<sup>(</sup>٤) أي ذهب ما كان بنفسها من بغضه ﷺ .

وكان رسول الله على يعطي كل امرأة من نسائه ثمانين وسقاً (۱) من تمر كل عام ، وعشرين وسقاً من شعير ، فلما كان في زمان عمر غشوا المسلمين ، والقوا ابن عمر من فوق بيت ، فقال عمر بن الخطاب : مَن كان له سهم بخيبر فليحضر حتى نقسمها ، فقسمها بينهم ، فقال رئيسهم : لا تخرجنا دعنا نكون فيها كما أقرنا رسول الله على وأبو بكر ، فقال عمر : أتراه سقط عني (۲) قول رسول الله على : «كيف بك إذا رقصت (۳) بك راحلتك نحو الشام يوماً ثم يوماً » ، وقسمها عمر بين مَن كان شهد خيبر من أهل الحديبية (١٤).

<sup>(</sup>١) الوسق ستون صاعاً.

<sup>(</sup>٢) في رواية البخاري ، حديث (٢٧٣٠) : « ظننت أني نسيت » .

<sup>(</sup>٣) أي كيف بك - والخطاب لرئيس اليهود - إذا خبّت بك راحلتك . ينظر لسان العرب ٧/ ٤٢ .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن حبان في صحيحه كما في الإحسان ، كتاب المزارعة ٢٠٧/١١ - ٢٠٩ ، رقم (١٩٩ ه) عن خالد بن النضر القرشي ، والبيهقي في دلائل النبوة ٢٢٩ - ٢٢٩ ، وفي السير ، باب مَن رأى قسمة الأراضي ٢/١٥ ، ١٣٧ عن أبي الحسن علي بن محمد المقري ، أنبأ الحسن بن محمد بن إسحاق ، ثنا يوسف بن يعقوب ، كلاهما عن عبدالواحد بن غياث ، ثنا حماد بن سلمة ، أنبأ عبيدالله - فيما يحسب أبو سلمة - عن نافع عن ابن عمر . وإسناده حسن أو قريب منه ، رجاله ثقات ، عدا شيخ ابن حبان ، فلم أقف على ترجمته ، لكن ابن حبان اشترط في مقدمة صحيحه ألا يروي إلا عن من هو عدل في دينه ، وكان ممن اشتهر بالصدق في الحديث ، ( ينظر الأحسان ١/١٥٥ ) ، وهذا شيخه ، وهو أدرى به ، وعدا شيخ البيهقي فقد وثقه أبو عمرو الداني ،

وكذبه الكتاني ، وقال الذهبي في سير النبلاء ١٧/ ٥٠٥ : « ولكن الجـرح مقـدم ، وما أدري ما أقول» ، وفي حماد بن سلمة كلام يسير من جهة تغـير حفظـه قليـلاً بأخرة .

قال الحافظ في الفتح ٧/ ٤٧٩ عن إسناد البيهقي : « رجاله ثقات » ، وصححه - أي إسناد البيهقي - الشيخ محمد ناصر الدين في تعليقه على فقه السيرة ، صحح الشيخ شعيب الأرنؤوط إسناد ابن حبان في تعليقه على الإحسان .

ورواه البلاذري في فتوح البلدان ، ص٣٦ ، ٣٧ من طريق عبدالأعلى بن حماد النرسي ، عن حماد بن سلمة ، والنرسي « لا النرسي ، عن حماد بن سلمة به ولم يذكر شك حماد بن سلمة ، والنرسي « لا بأس به » ، ولكن البلاذري ليس من المشهورين بالحديث ، وقال الحافظ ابن عساكر كما في البداية والنهاية ١١/ ٧٠ : « كان أديباً ظهرت له كتب جياد » ، وقال الحافظ في لسان الميزان ١/ ٣٢٣ : « كان عالماً فاضلاً نسابة متقناً » .

وقد أخرج رواية النرسي هذه اب ن النجاد في مسند عمر ، ص ٦١ ، ٦٢ ، رقم (٢٢) ، وأبو يعلى في مسنده ، والضياء في المختارة ، والبغوي في فوائده كما في تغليق التعليق والفتح ٣٨/ ٣٠٩ ، والحافظ في تغليق التعليق ٣/ ٤١٢ عن حماد بن سلمة به بإثبات الشك ، مقتصراً على فعل عمر وروايته .

وبالجملة فهذه الطرق أكثرها ضعف ليس قوياً ، فيعضد بعضها بعضاً ، فهذا الإسناد حسن لولا شك حماد بن سلمة ، وقد صححه الشيخ إبراهيسم العلي في السيرة النبوية الصحيحة ، ص ١٥١ ، وحسنه الدكتور محفوظ الرحمن في تعليقه على مسند عمر لابن النجاد .

ورواه أبو داود في الخراج ، باب في حكم أرض خيبر ٣/ ١٥٨ ، ١٥٨ ، رقم (٣٠٠٦) عن هارون بن زيد عن أبيه عن حماد به مختصراً بإثبات الشك . ورجاله ثقات ، وقد حسنه محمد ناصر الدين في صحيح سنن أبي داود ، وعبدالقادر

الأرنؤوط ، وشعيب الأرنؤوط في تعليقهما على زاد المعاد ٣/ ١٤٤ ورواه ابن سعد ٢/ ١١٠ عن عفان بن مسلم عن حماد بن سلمة به إثبات الشك . ورجاله ثقات .

ورواه البغوي في فوائده عن إبراهيم بن مهدي ، حدثنا الوليد بن صالح ، ثنا حماد ابن سلمة به ، بدون شك . ينظر تغليق التعليق والفتح . ورجاله ثقات .

ورواه ابن النجاد في مسند عمر ص ٦١ عن الحسن بن علي ، ثنا هدبة بـن خالد عن حماد بن سلمة عن عبيدالله بن عمر أن عمر ... فذكره مقتصراً على قول عمر وفعله . ولعله حصل سقط في الإسناد في المخطوطة التي طبع عليها مسند ابـن النجاد ، فقد ذكر الحافظ في الفتح هذه الرواية ، ولم يشر إلى أن فيها انقطاعا .

وقد أخرج البخاري في المزارصة ، رقم (٢٣٢٨ ، ٢٣٢٩ ، ٢٣٣١) بعض هذا الحديث من طرق عن عبيدالله بن عمر عن نافع عن ابن عمر بدون شك ، وأخرجه بعضه أيضاً من طريقين آخرين عن نافع عن ابن عمر بدون شك ، برقم (٢٣٣٨ ، ٢٣٣٨) .

ولهذه الرواية شاهد من حديث موسى بن عقبة مرسلاً في كتاب المغازي له ، كما ذكر الحافظ البيهقي في دلائل النبوة ٤/ ٢٣٣ .

ولها شاهد آخر من حديث عروة بن الزبير مرسلاً ، رواه البيهقي في دلائــل النبــوة ٤/ ٢٣١ – ٢٣٣ . وإسناده ضعيف ، فيه ابن لهيعة .

كما أنه يوجد شواهد أخرى ومتابعات لجميع فقرات هذه الرواية يطول الكلام بذكرها ، تنظر في السيرة لابن إسحاق ، فصل تزويج صفية بنت حيى - رضي الله عنها - ، ص ٢٤٦ ، رقم (٣٨٧) ، وصحيح البخاري ، كتاب الشروط ، وكتاب المغازي ، حديث (٣٨٧ ، ٢٧٣ ، ٤٢١١ ) ، وصحيح مسلم ، كتاب المساقات ، رقم (١٠٥١) ، والطبقات الكبرى ، فصل غزوة خيبر ١٠٨/ - المساقات ، وفصل ذكر أزواجه ﷺ ٨/ ١٢٠ - ١٢٢ ، والمطالب العالية المسندة

### الفوائد والعبر :

- ١ خيانة اليهود للعهود والمواثيق .
- ٢ جواز تعزير المتهم حتى يقر بما اتهم به أو يصر على الإنكار إذا
   كانت هناك قرينة قوية تؤيد هذه التهمة .
- ٣ جواز بقاء بعض الكفار في جزيرة العرب فترة مؤقتة إذا كانت هناك حاجة لبقائهم ، ثم يخرجون منها(١)
- ٤ أن كثيراً من اليهود كان يعرف نبوة النبي على ومع ذلك لم يسلم ، ولذلك أوَّل زوج صفية رضي الله عنها القمر برسول الله على ؛ لأن الرسول ينير الطريق للبشر .
- ٥ ظهر في هذا الحديث دليل من دلائل نبوة رسول الله ﷺ حيث اخبر بما يؤول إليه أمر رئيس يهود خيبر ، فوقع كما أخبر ﷺ .

= ٢٠٩/٤ ، ومجمع الزوائد ، باب غزوة خيبر ٥/ ١٤٧ - ١٥٥ ، وباب مناقب صفية - رضي الله عنها - ٩/ ٢٥٠ - ٢٥٢ ، وجامع الأصول ، كتاب الجهاد ، فصل في الأمان والعهد ٢/ ٦٣٩ - ٦٤٥ ، وينظر حديث جابر المخرج في هذه الرسالة تحت رقم (٤) ، وما ذكر في تخريجه مما يشهد له .

وبالجملة فالرواية الأولى ضعفها ليس قوياً ، وقد صححها غير واحد ، كما سبق ، فتتقوى بالمتابعات والشواهد المشار إليها ، فترتقي إلى درجة الحسن . والله أعلم .

(١) ينظر ما سبق في الدرس السادس والستون.

## الدرس التاسع والستون في أخبار الحجاج بن علاط للعباس بفتح خيبر وبزواج النبي ﷺ بصفية بنت حيي - رضي الله عنها - .

افتتح رسول الله عنه عن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال : « لما افتتح رسول الله عنه خيبر قال الحجاج بن علاط (۱ : يا رسول الله! إن لي بمكة مالاً ، وإن لي بها أهلاً ، وإني أريد أن آتيهم ، فأنا في حل إن أنا نلت منك وقلت شيئاً ؟ فأذن له رسول الله عنه أن يقول ما شاء (۱) ، فأتى امرأته حين قدم ، فقال : اجمعي لي ما كان عندك ، فإني أريد أن أشتري من غنائم محمد وأصحابه ، فإنهم قد استبيحوا (۱) ، وأصيبت أموالهم ، قال : ففشا ذلك في مكة فانقمع المسلمون (۱) ، وأظهر المشركون فرحاً وسروراً ، فأل : وبلغ الخبر العباس - رضي الله عنه - فعقر ، وجعل لا يستطيع أن يقوم .

قال معمر: فأخبرني عثمان الجزري عن مقسم قال: فأخذ ابناً له يشبه

<sup>(</sup>۱) هو الحجاج بن علاط - بكسر العين - السلمي ثم البهزي ، يقال : قدم على النبي على وهو بخيبر فأسلم ، ثم سكن المدينة . الإصابة ١/ ٣١٢ ، تجريد أسماء الصحابة ١/ ١٢١ .

<sup>(</sup>٢) المعنى أن الحجاج طلب أن يأذن له النبي ﷺ في الكذب ، للمصلحة ، فأذن له في ذلك ، لأنه من خدع الحرب . ينظر الروض الأنف ٤/ ٩١ .

<sup>(</sup>٣) قال في اللسان ٢/ ٤١٦ : « استباحه : أي انتهبه ، واستباحوهم أي استأصلوهم » .

<sup>(</sup>٤) أي أن المسلمين الذين بمكة ذلوا ، أو اكتأبوا وحزنوا . بلوغ الأماني ٢١/ ١٢٢ .

رسول الله على على صدره وهو يقول: حسب الله على صدره وهو يقول: (١)

نبيي ربيي ذي النعيم (٣) برغيم أنيف مين رغيم

قال ثابت عن أنس: ثم أرسل غلاماً له إلى الحجاج (°): ويلك ما جئت به ؟ وماذا تقول ؟ فما وعد الله خير مما جئت به (¹)، قال: فقال الحجاج بن علاط لغلامه (۷): اقرأ على أبي الفضل السلام (۸)، وقبل له:

(١) أي هلم إلي وأقبل يا قُثم . المرجع السابق .

(٢) المعنى أن قشماً يشبه النبي ﷺ . والأشم : ارتفاع الأنف . المرجع السابق .

(٣) ذو النعم هو الله تعالى ، فهو المنعم على خلقه .

(٤) أي رغم أنف من كره نبوته . ومعنى رغم أنف فلان : التصق أنف بالرغام ، وهـو الـتراب . ثـم استعمل في الـذل والانقياد على كـره . الفائق ٢/ ٦٨ ، النهايـة ٢ / ٢٣٨ ، ٢٣٩ .

وهذا الرجز هو هكذا في روايـة عبدالـرزاق ، إلا أنـه قـال : « حبـي قشـم » ، ولـم يكررها . ورواية المسند : حي قُثم حي قشم \* شبيه ذي الأنف الأشم

نبي ذي النعم \* يُرغم من رغم

(٥) أي أرسل العباس عبده إلى الحجاج يقول له ذلك .

(٦) المعنى : أن ما وعد الله به رسوله محمداً ﷺ من النصر على أعدائه في قوله تعالى : ﴿ وَيَنصُرَكَ الله نَصَرًا عَزِيرًا ﴾ خير مما ذكرت من الهزيمة له . أي فكيف تقول ذلك . وينظر بلوغ الأماني ٢١/ ١٢٢ .

(٧) أي قال لغلام العباس.

(٨) أبو الفضل هو العباس - رضى الله عنه - ، والمعنى : انقل سلامي إلى العباس .

فليخل لي في بعض بيوت لآتيه (١) ، فإن الخبر على ما يسره ، فجاءه غلامه (٢) ، فلما بلغ باب الدار قال : أبشر يا أبا الفضل ، قال : فوثب العباس فرحاً حتى قبل بين عينيه ، فأخبره بما قال الحجاج فأعتقه (٣) .

قال: ثم جاء الحجاج فاخبره أن رسول الله ﷺ قد افتتح خيبر ، وغنم أموالهم ، وجرت سهام الله في أموالهم ، واصطفى رسول الله ﷺ صفية بنت حيي فاتخذها لنفسه ، وخيرها أن يعتقها ، وتكون زوجته ، أو تلحق بأهلها ، فاختارت أن يعتقها وتكون زوجته ، ولكني جئت لمال كان لي ههنا أردت أن أجمعه ، فأذهب به ، فاستأذنت رسول الله ﷺ فأذن لي أن أقول ما شئت ، فأخف عني ثلاثاً ، ثم أذكر ما بدا لك ، قال : فجمعت أمرأته ما كان عندها من حلي ومتاع فجمعته ، فدفعته إليه ثم أنشمر به (1) .

فلما كان بعد ثـ لاث أتى العباسُ امرأة الحجاج ، فقال : ما فعل زوجك ؟ فأخبرته أنه ذهب يوم كذا وكذا ، وقالت : لا يخزيك الله يا أبا الفضل ، لقد شق علينا الذي بلغك ، قال : أجل ، لا يخزيني الله ، ولم يكن بحمد الله إلا ما أحببنا ، فتح الله خيبر على رسول الله ﷺ ، وجرت فيها سهام الله ، واصطفى رسول الله ﷺ صفية بنت حيي لنفسه، فإن كانت لك حاجة في زوجك فالحقي به ، قالت : أظنك والله صادقاً ، قال : فإني

<sup>(</sup>١) أي ليجلس العباس في أحد بيوته خالياً ليس عنده أحد لآتيه فأخبره بالصواب .

<sup>(</sup>٢) أي جاء غلام العباس إلى العباس ، وهو عبده الذي أرسله إلى الحجاج .

<sup>(</sup>٣) أي أن العباس لما قال له عبده : أبشر قام فرحاً وقبل ما بين عيني عبده ، فلما أخبره العبدُ أن الخبر على ما يسره أعتقه .

<sup>(</sup>٤) أي مضى به ، والمراد رجع به مسرعاً . وينظر لسان العرب ٤٢٩/٤ .

صادق ، الأمر على ما أخبرتك .

قال: ثم ذهب حتى أتى مجالس قريش، وهم يقولون إذا مر بهم: لا يصيبك إلا خير يا أبا الفضل، قال لهم: لم يصبني إلا خير بحمد الله، قد أخبرني الحجاج بن علاط أن خيبر قد فتحها الله على رسوله على وجرت فيها سهام الله، واصطفى صفية لنفسه، وقد سألني أن أخفي عليه ثلاثاً، وإنما جاء ليأخذ ماله، وما كان له من شيء ها هنا، ثم يذهب. قال: فرد الله الكآبة التي كانت بالمسلمين على المشركين، وخرج المسلمون ومن كان دخل بيته مكتئاً حتى أتوا العباس، فأخبرهم الخبر، فسر المسلمون، ورد الله - تبارك وتعالى - ما كان من كآبة أو غيظ أو حزن على المشركين.

ورواه يعقبوب بن سفيان ١/ ٥٠٧ ، ٥٠٨ ، ومن طريقه البيهقي في الدلائل ٤/ ٢٦٦ ، ٢٦٦ من طريق محمد بن ثور ، عن معمر ، قال : سمعت ثابتاً عن أنس. وإسناده حسن .

<sup>(</sup>۱) رواه عبدالرزاق في مصنفه في المغازي ، حديث الحجاج بن علاط (۹۷۷۱) ، ومن طريقه الإمام أحمد ١٣٨ / ١٣٩ ، والبزار كما في الكشف : غـزوة خيبر (٢١٩٦) ، والطبراني في الكبير (١٨١٦) ، وأبو يعلى (٣٤٧٩) وابـن حبان كما في الإحسان ، كتاب السير ، باب الخلافة ، بـاب مـا يستحب للإمـام مـن بـذل عرضه ... (٤٥٣٠) ، والبيهقي في الدلائل ٤/ ٢٦٧ عن معمر ، عـن ثـابت ، عـن أنس . وإمناده حسن ، رجاله ثقات ، رجال الشيخين ، لكن في رواية معمـر عـن ثابت شيئاً . وقال الحافظ ابن كثير في سيرته ٣/ ٣٩٠ : « وهذا الإسناد على شرط الشيخين» ، وقـال الهيثمـي ٦/ ١٥٥ : « رجاله رجـال الصحيح» ، وصححه الأرنؤوط في تعليقه على الإحسان .

#### الفوائد والعبر :

١ - جواز الكذب إذا كان فيه مصلحة ظاهرة للمسلم ، كحماية ماليه من الكفار ونحو ذلك .

٢ - ثبوت إسلام العباس - رضي الله عنه - بمكة قبل الهجرة بفترة طويله .

٣ - أن المسلم ينبغي أن يحزن لهزيمة المسلمين ، وأن يفرح بنصرهم، كما هي حال المسلمين بمكة كما ذكر في هذا الحديث ، وهذا من الولاء الواجب على المسلم تجاه إخوانه المسلمينفي أي عصر وفي أي بلد .

ورواه البيهقي في الدلائل ٤/ ٢٦٤ من مرسل عروة، ومن مرسل ابن عقبة ، لكن في الرجز اختلاف في رواية عروة . وقال البيهقي : « سقط الرجز من رواية موسى بن عقبة » . وذكر ابن كثير ٣/ ٣٩٠ أن موسى بن عقبة ذكر القصة في مغازيه . ورواه ابن إسحاق في السيرة كما في الإصابة ١/ ٣١٢ قال : حدثني بعض أهل المدينة ... فذكره .

وبالجملة فهذه الرواية ثابتة بتمامها ، عدا فعل العباس مع ابنه ورجزه فإسناده مرسل ، وفيه عثمان - وهو ابن عمرو - وهو ضعيف .

## الدرس السبعون في كثرة انبياء اليهود وسعة علم اليهود الذي ورثوه عن أنبيانهم

۱۳۴ - عن جرير بن حازم قال: قاعدت أبا هريرة (۱ خمس سنين ، فسمعته يحدث عن النبي على قال: «كانت بنو إسرائيل تَسوسُهم الأنبياء (۲) كلما هلك نبي خلفه نبي ، وإنه لا نبي بعدي ، وسيكون خُلفاء فيكثرون ، قالوا: فما تأمرنا (۳) ؟ قال: فوا ببيعة الأول فالأول (1) ، وأعطوهم حقهم ، فإن الله سائلهم عما استرعاهم » رواه البخاري ومسلم (۵).

۱۳۵ – وعن ابن مسعود – رضي الله عنه – أن يهودياً جاء إلى النبي قال: يا محمد إن الله يمسك السموات يوم القيامة على إصبع، والأرضين على إصبع ، والحبال والشجر على إصبع ، والماء والثرى على إصبع (١) ، وسائر الخلق على إصبع ، ثم يهزهن ، فيقول : أنا الملك ، أنا الملك ،

(١) أي جالسته .

<sup>(</sup>٢) أي يتولون أمورهم ، كما يفعل الملوك والخلفاء مع رعاياهم ، والسياسة : القيام على الشيء بما يصلحه . ينظر شرح الطببي ، كتاب الإمارة ٧/ ١٨٧ .

<sup>(</sup>٣) أي فما تأمرنا أن نفعل إذا كثر الخلفاء فوقع التنازع بينهم . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٤) أي إذا بويع لخليفة ثم بويع بعد ذلك لخليفة آخر فبيعة الثاني باطلـة ويحـرم عليـه طلبها ، ويحرم الوفاء بها ، ويجب الوفاء ببيعة الأول . شرح النووي ١١/ ٢٣١ .

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ، كتاب أحاديث الأنبياء ، باب ما ذكر عن بني إسرائيل ، رقم (٣٤٥٥) .

<sup>(</sup>٦) في رواية : « والجبال على إصبع ، والشجر والأنهار على إصبع » .

فضحك رسول الله على تعجباً مما قال الحبر ، تصديقاً له ، ثم قرأ :

﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَ الْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيَىمَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطُوِيَّتُ بِيَمِينِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيَىمَةِ وَٱلسَّمَاوَاتُ مَطُوِيَّتُ بِيَمِينِهِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطُوِيَّتُ بِيَمِينِهِ وَالسَّمِوْدُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الزم: ٢٧] ، رواه البخاري ومسلم (١).

### الفوائد والعبر ،

- ١ كثرة أنبياء الله تعالى .
- ٢ إقامة الله تعالى الحجة على اليهود بإرساله الرسل إليهم ، كل نبي
   يخلف من قبله ومع ذلك كفروا ، وهذا يدل على خبثهم وقسوة قلوبهم .
- ٣ أن نبينا محمداً ﷺ هو خاتم النبيين ، فمن ادعى النبوة بعده فهـو
   كاذب مفتر على الله تعالى .
- ٤ وجوب السمع والطاعة لجميع من تولى أمور المسلمين من الخلفاء والملوك والرؤساء ونحوهم ولو حصل منهم ظلم أو تغيير مالم يسرمنهم كفر بواح معنا من الله فيه برهان .
- ٥ أنه إذا ظلم أحد من الولاة والحكام أحداً من رعيت في نفس أو مال أو لم يعدل في الحكم أو لم يوزع مال بيت المال بينهم بالعدل أن الله تعالى سيسأله يوم القيامة عن ذلك ، وسيقتص لهم جميعاً منه في يـوم

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، كتاب التوحيد ، باب قول الله تعالى : ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ۗ ﴾ (١) صحيح البخاري ، كتاب التوحيد ، باب قول الله تعالى : ﴿ \* إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَـٰوَ تِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَرُولَا ۚ ﴾ (٧٤١١) ، وصحيح مسلم ، أول كتاب القيامة رقم (٢٧٨٦) .

عظیم تشیب لهوله الولدان ویتمنی الإنسان أن له حقاً ولو علی أقرب قریب.

٦ - دل حدیث ابن مسعود علی عظمة الباري جل وعلا ، وأنه تعالی أكبر من كل شیء فی ذاته وصفاته (1) و دل علی قوته سبحانه و تعالی .

٧ - كما دل هذا الحديث على إثبات صفة الإصبع ، وصفة القبضة ، وصفة البد لله تعالى ، وكلها صفات حقيقية لله تعالى ، لا تشبه صفات المخلوقين ، ولا يجوز تأويل هذه الصفات وصرفها عن معناها الحقيقي المتبادر إلى معنى مجازي ، فذكر الإصبع والقبضة والهز واليمين في هذا الحديث وفي الآية المذكورة فيه يدل على إثبات صفة اليد لله تعالى ، وأنها يد حقيقية ، تليق بجلال الله تعالى ، ويدل على خطأ وضلال من أول اليد بالنعمة أو القوة .

۸ - أنه يجب على العباد أن يَقْدُرُوا خالقهم ورازقهم جل وعلا حق قدره ، فيعظموه ، ويحبوه ، ويخشوه ، ويرجوه ، ويتوكلوا عليه ، ويخلصوا العمل له ، ويعبدون الله وحده لا شريك له .

9 - أن اليهود عندهم علم صحيح مما ورثوه عن أنبيائهم - عليهم السلام - ومع ذلك لم يسيروا على هذا العلم ، بل أعرضوا عنه وخالفوه وحرفوا كثيراً منه ، ولهذا فهم مغضوب عليهم ؛ لأنهم عرفوا الحق ولم يتبعوه .

<sup>(</sup>١) ينظر: الشرح الممتع لشيخنا محمد بن عثيمين: تكبيرة الإحرام ٣ / ٢٨.

## الدرس الحادي والسبعون بقية الأخبار الدالة على سعة علم اليهود

النبي الله عنه - قال : قال النبي الله عنه - قال : قال النبي الله عنه الأرض يوم القيامة خبزة واحدة يتكفؤها الجبار بيده (١) كما يكفأ أحدكم خبزته في السفر ، نزلاً لأهل الجنة (٢) .

فأتى رجل من اليهود فقال: بارك الرحمن عليك يا أبا القاسم ألا أخبرك بنزل أهل الجنة يوم القيامة! قال: « بلى » قال: تكون الأرض خبزة واحدة - كما قال النبي على – فنظر النبي الله إلينا ثم ضحك حتى بدت نواجذه ، ثم قال ("): ألا أخبرك بإدامهم ، قال: إدامهم بالام ونون ألفاً. رواه قالوا: وما هذا ؟ قال: ثور ونون يأكل من زائدة كبدهما سبعون ألفاً. رواه البخاري (٥).

۱۳۷ - وعن عائشة - رضي الله عنها - قالت : دخلت على عجــوزان من عُجُز يهود المدينة، فقالتا : إن أهل القبور يُعَذَّبون في قبورهم ، قــالت :

<sup>(</sup>١) أي يميلها ، من كفأت الإناء إذا قلبته . ينظر الفتح ١١/ ٣٧٣ .

 <sup>(</sup>٢) النزل: ما يقدم للضيف ، فالله تعالى يقلب لأهل الجنة بقدرته طبع الأرض حتى يأكلوا منها ما شاء الله من غير علاج ولا كلفة . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٣) أي قال اليهودي .

<sup>(</sup>٤) قوله : « بالام » دل تفسير اليهودي على أنه اسم للثور ، والنون : الحوت . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ، كتاب الرقاق ، باب يقبض الله الأرض يوم القيامة (٦٥٢٠) .

فكذبتهما ، ولم أنعم (۱) أن أصدقهما فخرجتا ، ودخل على رسول الله ﷺ فقلت له : يا رسول الله! إن عجوزين من عُجُز يهود المدينة دخلتا علي فزعمتا أن أهل القبور يُعذبون في قبورهم ، فقال : « صدقتا ، إنهم (۱) يعذبون عذاباً تسمعه البهائم » ، قالت : فما رأيته بعد في صلاة ، إلا يتعوذ من عذاب القبر . رواه البخاري ومسلم (۱) .

۱۳۸ - وعن عبدالله بن عمر - رضي الله عنهما - أن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - سأل رجلاً من اليهود فحدث ، فصدق عمر ، فقال له عمر : إني قد بلوت منك صدقاً (١٤) ، فأخبرني عن الدجال ؟ فقال : وإلاه يهود (٥) ليقتلنه ابن مريم بفناء لد (٢) .

<sup>(</sup>١) أنعم بضم الهمزة ، وكسر العين : أي لم تطب نفسي أن أصدقهما . ينظر شرح النووي لمسلم ٨٦/٥ .

<sup>(</sup>٢) أي أهل القبور ، والمراد العصاة منهم ، سواء كانوا من الكفار والمشركين ، أم من العصاة من أمة محمد ﷺ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الكسوف ٢/ ٥٣٨ ، رقم (١٠٤٩) ، وكتاب الدعوات ١٠٤١) ، رقم (٦٣٦٦) ، وصحيح مسلم ، كتاب المساجد ، باب استحباب التعوذ من عذاب القبر ١/ ٤١١ ، رقم (٥٨٦) .

<sup>(</sup>٤) أي وجدتك صادقاً فيما أخبرتني به .

<sup>(</sup>٥) المعنى : أنه يقسم بإله اليهود ، وهو الله تعالى .

<sup>(</sup>٦) « لد » مدينة بفلسطين .

والخبر رواه عبدالرزاق في مصنفه ، باب الدجال (٢٠٨٣٦) عن معمر ، ونعيم بن حماد في الفتن (١٥٧١) عن ابن عيينة ، كلاهما عن الزهري ، عن سالم ، عن أبيه . وإسناده صحيح ، رجاله رجال الصحيحين . وليس عند نعيم قوله « فصدقه عمر » .

### الفوائد والعبر :

ا - في هذه الأحاديث والآثار ما يدل على سعة علم اليهود ، وأنه لا يزال عندهم بعض العلم الصحيح الذي لم يحرف ، سواء فيما يتعلق بما سيحدث في آخر الزمان من علامات الساعة ، أو فيما يتعلق بالقبر ، أو فيما يتعلق بالمور الآخرة ، وإن كان كثير من العلم الذي ورثوه عن أنبيائهم قد حرفوه ، ولهذا لا يصدقون في أي أمر من أمور الغيب إلا ما وافق ما جاء به النبي على

- ٢ بيان شيء من نعيم أهل الجنة .
- ٣ أن عذاب القبر حق ، فيجب على المسلم أن يتجنب جميع
   المعاصي التي هي سبب لعذاب القبر .
- ٤ وجوب الإيمان بخروج المسيح الدجال في آخر الزمان ، وأن نبي الله عيسى بن مريم عليه السلام سيقتله .

# الدرس الثاني والسبعون فيمن أخبر من اليهود بمولد النبي على

الله عنه – قال : والله إنسي لغلام والله عنه – قال : والله إنسي لغلام يفعَة (١) ابن سبع سنين ، أو ابن ثمان سنين ، أعقل كل ما سمعت ، إذ سمعت يهوديا وهو على أطمة (٢) بيثرب يصرخ : يا معشر يهود ، فلما اجتمعوا إليه قالوا : ويلك ، مالك ؟ قال : طلع نجم أحمد ، الذي ولد به (٣) .

(١) أي شاب . اللسان ٨/ ٤١٥ .

(٢) وهي الحصن .

(٣) رواه ابن إسحاق: قصة الأحبار، ص٨٤، تحقيق سهيل زكار، ومن طريقه يعقوب بن سفيان في المعرفة في السيرة ٣/ ٢٥٥، ٢٥٤، وإسحاق في مسنده كما في المطالب العالية المسندة لابن حجر في أول كتاب السيرة (٤٢٠١)، والبيهقي في الدلائل ١/ ١٠٩، ١١٠، قال ابن إسحاق: حدثني صالح بن إبراهيم بن عبدالرحمن بن عوف، عن يحيى بن عبدالله بن عبدالرحمن بن أسعد بن زرارة، قال: حدثني من شت من رجال قومي ممن لا أتهم عن حسان. وإسناده محتمل للتحسين، رجاله ثقات، رجال الصحيح، عدا شيوخ يحيى بن عبدالله، حيث لم يذكر أسماءهم، وقد زكاهم بقوله: «ممن لا أتهم»، وهم كثيرون، والغالب أنهم من كبار التابعين، إن لم يكونوا من الصحابة، وهذا كله يقوي هذه الرواية.

وقد أخرج هذه الرواية أبو نعيم في الدلائل في الفصل الخامس ، ص٣٦ ، من طريق سلمة بن الفضل ، ثنا محمد بن إسحاق وأحمد بن صالح بن إبراهيم بن عبدالرحمن بن عوف ، عن يحيى به .

الله عنها - قالت : كان يهودي قلد سكن مكة يتجر بها ، فلما كانت الليلة التي ولد فيها رسول الله عنها قال في مجلس من قريش : يا معشر قريش ، هل ولد فيكم الليلة مولود ؟ فقال القوم : والله ما نعلمه ، قال : الله أكبر! أما إذ أخطأكم فلا بأس<sup>(۱)</sup> ، انظروا واحفظوا ما أقول لكم : ولد هذه الليلة نبي هذه الأمة الأخيرة ، بين كتفيه علامة فيها شعرات متواترات كأنهن عرف فرس<sup>(۱)</sup> ، فتصدع القوم من مجلسهم<sup>(۱)</sup>

ولهذا الحديث شواهد أهمها:

١ - قصة زيد بن عمرو بن نفيل ، وهي مخرجة في هذه الرسالة برقم (٥٨) .

٢ - حديث أبي سعيد في إخبار الزبير بن باطا اليهودي بطلوع الكوكب الأحمر الذي لم يطلع إلا بخروج نبي ، قال : ولم يبن أحد إلا أحمد . رواه أبو نعيم في الدلائل ، الفصل الخامس ، ص ٤٠ ، ٤١ . وفي إسناده عبدالجبار المساحقي ، ذكره ابن حبان في الثقات ، وقال العقيلي : « له مناكير » . ينظر اللسان ٣/ ٣٨٨ .
 ٣ - حديث عائشة الآتي بعده .

وبالجملة فحديث حسان ضعفه ليس قوياً ، فيتقوى بشواهده المذكورة ، فيرتقي إلى درجة الحسن لغيره . والله أعلم .

<sup>(</sup>١) أي أنه أخطأكم وجود هذا المولود فيكم ، والظاهر أنه كبر لأنه لما قيل لـ ه : « لـم يولد بمكة هذه الليلة أحد » رجى أن يكون هذا النبي من اليهود .

<sup>(</sup>٢) وهي خاتم النبوة ، وهي جزء صغير بارز كقدر بيضة الحمامة أو أكبر ، لونه لون جسده ﷺ ، وهو يميل إلى الحمرة قليلاً ، عليه شعرات ، وهو في أعلى ظهره ﷺ عند نغسض كتفه الأيسر . ينظر فتح الباري ٦/ ٥٦٢ ، ٣٥٠ ، شرح الحديث (٣٥٤١) ، الصحيح المسند من دلائل النبوة ، ص١٤٥ – ١٤٩ .

<sup>(</sup>٣) أي تفرقوا من مجلسهم . المصباح المنير ، ص٣٥٥ .

وهم يتعجبون من قوله وحديثه ، فلما صاروا إلى منازلهم أخبر كل أنسان منهم أهله ، فقالوا : لقد ولد لعبدالله بن عبدالمطلب غلام سموه محمداً ، فالتقى القوم فقالوا : هل سمعتم حديث هذا اليهودي ؟ بلغكم مولد هذا الغلام ؟ فانطلقوا حتى جاءوا اليهودي فأخبروه الخبر ، قال : فاذهبوا معي حتى أنظر إليه ، فخرجوا به حتى أدخلوه على آمنة ، فقال : أخرجي إلينا ابنك ، فأخرجته ، وكشفوا له عن ظهره ، فرأى تلك الشامة ، فوقع اليهودي مغشياً عليه ، فلما أفاق قالوا : ويلك مالك ؟ قال : ذهبت والله النبوة من بني إسرائيل ، أفرحتم به يا معشر قريش ؟ أما والله ليسطون بكم سطوة (۱) يخرج خبرها من المشرق إلى المغرب (۱) .

<sup>(</sup>۱) وهذا ما أخبر به هرقل : أن النبي ﷺ سيملك موضع قدميه . وقصة هرقل مع أبسي سفيان ، ومقولته هذه مخرجة في هذه الرسالة برقم (١٦١) .

<sup>(</sup>٢) رواه يعقوب بن سفيان في المعرفة في السيرة ٣/ ٢٥٣ ، ٢٥٣ ، ومن طريقه الحاكم في التاريخ ٢/ ٢٠١ ، ٢٠٢ ، ومن طريقهما البيهقي في الدلائل ، باب تزوج عبدالله بن عبدالمطلب ٢/ ٢٠١ عن أبي غسان محمد بن يحبى الكناني ، قال : حدثني أبي ، عن ابن إسحاق ، قال : كان هشام بن عروة يحدث عن أبيه ، عن عائشة . وإسناده ضعيف ، والد أبي غسان لم يوثق . وقد حسن هذا الإسناد الحافظ في الفتح في المناقب ، باب علامات النبوة ٢/ ٨٨٣ . وقد ذكر هذه الرواية ابن كثير في السيرة ١/ ٢٧١ عن ابن إسحاق ، فيحتمل أنه نقلها من سيرته . وقد صحح هذا الحديث الحاكم ، وتعقبه الذهبي بقوله : « قلت : لا » . ورواه ابن سعد ١/ ١٦٢ عن علي بن محمد ، عن أبي عبيدة بن عبدالله بن أبي عبيدة بن محمد بن عمار بن ياسر وغيره ، عن هشام بن عروة ، عن أبيه عن

الفوائد والعبر :

في هذين الحديثين وفي شواهدهما المشار إليها ذكر لدلائل متعددة من دلائل نبوة نبينا محمد على والتي أخبر بها بعض الأنبياء السابقين ، ومن هذه العلامات :

- ١ طلوع نجم معين عند ولادته عليه الصلاة والسلام .
- ٢ أن اسمه « أحمد » وهذا من أسمائه عليه الصلاة والسلام .
  - ٣ خاتم النبوة الذي بين كتفيه ﷺ .
- ٤ شهادة بعض اليهود بأنه هو النبي الذي بشر به الأنبياء السابقون .
- ٥ الإخبار بأن الله سينصره ﷺ هو ومن اتبعه على من خالفه من الكفار ، وقد حدث هذا له ولمن اتبعه ﷺ ، فنصر الله المسلمين على دولتي الفرس والروم في زمن قصير ؛ لأنهم اتبعوا هذا النبي الكريم ونصروا دينه ، وقد كان آباؤهم مستضعفين تابعين لدولة الفرس .

عائشة ورجاله ثقات ، عدا أبي عبيدة ، فلم أقف على ترجمته ، وقد توبع في هذه
 الرواية ، لكن لم يذكر اسم من تابعه .

ولهذا الحديث شواهد سبق ذكر بعضها عند تخريج الحديث السابق ، وشواهد أخرى تتعلق بخاتم النبوة ، ص١٤٥ – ١٤٥ . اخرى تتعلق بخاتم النبوة ، تنظر في الصحيح المسند من دلائل النبوة ، ص١٤٥ – ١٤٩

وبالجملة فالرواية الأولى ضعفها ليس قويـاً ، وقـد حسـنها الحـافظ ابـن حجـر ، فتتقوى بالرواية الثانية ، ويشواهدها المشار إليها . والله أعلم .

# الدرس الثالث والسبعون فيمن أخبر بقرب مبعث النبي على من اليهود

ا ا ا ا ا عن عاصم بن عمر بن قتادة ، عن رجال من قومه ، قالوا : إن مما دعانا إلى الإسلام ، مع رحمة الله تعالى وهداه لنا ، لما كنا نسمع من رجال يهود ، وكنا أهل شرك أصحاب أوثان ، وكانوا أهل كتاب ، عندهم علم ليس لنا(۱) ، وكانت لاتزال بيننا وبينهم شرور ، فإذا نلنا منهم بعض ما يكرهون ، قالوا لنا : إنه قد تقارب زمان نبي يُبعث الآن نقتلكم معه قتل عاد وإرم(۲) ، فكنا كثيراً ما نسمع ذلك منهم ، فلما بعث الله رسوله على أجبناه حين دعانا إلى الله تعالى ، وعرفنا ما كانوا يتوعدوننا به ، فبادرناهم إليه ، فآمنا به ، وكفروا به ، ففينا وفيهم نزل هؤلاء الآيات من البقرة :

﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِتَنَّ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ (٣) فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِءَ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِءَ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِءَ فَلَمَّنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [البنرة: ٨٩](١٤).

<sup>(</sup>۱) أي أن اليهود عندهم علم ليس عند مشركي العرب ، لأن اليهود أهل كتاب ، فهم عندهم علم لكن لم يعملوا به ، فهم مغضوب عليهم لأنهم لم يعملوا بعلمهم .

 <sup>(</sup>۲) قيل : إن إرم : عاد الأولى ، وقبل : بيت مملكة عاد . ينظر تفسير ابن كثير لآية
 (۷) من سورة الفجر ، ولسان العرب ۱۲/ ۱۰ .

<sup>(</sup>٣) استفتاح اليهود على مشركي العرب هو ما ذكر في هذا الحديث من قـول اليهـود: إنه قد تقارب - أي قرب - زمان نبي - يعنون النبي محمداً على - يبعـث الآن، أي أنه قد حان وقت بعثته، نقتلكم معه.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن إسحاق في السيرة : قصة الأحبار ، ص٦٣ ، ومن طريقه ابن هشام في

الأهلى الأنصاري - رضي الله عنه - وكان من أصحاب بدر، قال: كان لنا جار من يهود في بني عبد وكان من أصحاب بدر، قال: كان لنا جار من يهود في بني عبد الأشهل (۱۵)، قال: فخرج علينا يوماً من بيته قبل مبعث النبي على بيسير، فوقف على مجلس بني عبد الأشهل. قال سلمة: وأنا يومئذ أحدث من فيه سناً، علي بردة مضطجع فيها بفناء أهلي، فذكر البعث والقيامة والحساب والميزان والجنة والنار، فقال ذلك لقوم أهل شرك أصحاب أوثان لا يرون أن بعثا كائن بعد الموت، فقالوا له: ويحك يا فلان! ترى هذا كائنا أن الناس يبعثون بعد موتهم إلى دار فيها جنة ونار ويجزون فيها بأعمالهم ؟ قال: « نعم والذي يحلف به (۱۲)، لود أن له بحظه من تلك

الكية ١٩ من سورة البقود برسول الله على ١٩١١ ، وابن جريس في تفسيره ، تفسير الآية ٩٩ من سورة البقرة ٢/ ٣٣٢ ، ٣٣٤ ، رقم (١٥١٩) ، والبيهقي في دلائل النبوة ، باب ما جاء في أخبار الأحبار ٢/ ٧٤ عن عاصم بن عمر به . وإسناده حسن ابن إسحاق « صدوق مدلس » وقد صرح بالتحديث ، وشيخه « ثقة » من رجال الصحيحين ، والرجال الذين روى عنهم عاصم بن عمر من الصحابة كما تدل عليه هذه الرواية . وقد حسن هذا الإسناد الشيخ مقبل الوادعي في تعليقه على تفسير ابن كثير ١/ ٢٢١ ، والدكتور سليمان السعود في أحاديث الهجرة، ص٧٠ وله شاهد بنحوه من حديث ابن عباس ، رواه ابن أبي حاتم في تفسيره ١/ ٢٧٢ ، والطبري في تفسيره ٢/ ٣٣٣ ، رقم (١٥٢٠) ، وفي إسناده محمد بن أبي محمد ، وهو مجهول .

<sup>(</sup>١) « بنو عبدالأشهل » فخذ من الأنصار ، وكانوا بالمدينة .

<sup>(</sup>٢) أي أن البهودي أقسم أنه يود ... إلخ ، ولم يذكر سلمة الأمر الذي أقسم به اليهودي .

النار (۱) أعظم تنور في الدنيا يحمونه ثم يدخلونه إياه فيطبق به عليه وأن ينجو من تلك النار غداً »، قالوا له: ويحك وما آية ذلك؟ قال : « نبي يبعث من نحو هذه البلاد »، وأشار بيده نحو مكة واليمن، قالوا : ومتى تراه ؟ قال : فنظر إلي وأنا من أحدثهم سناً ، فقال : « إن يستنفذ هذا الغلام عمره (۲) يدركه » .

قال سلمة : فوالله ما ذهب الليل والنهار ( $^{(7)}$  حتى بعث الله تعالى رسوله على وهو حي بين اظهرنا فآمنا به وكفر به بغياً وحسداً ، فقلنا : ويلك يا فلان! ألست بالذي قلت لنا فيه ما قلت ؟ قال : « بلى وليس به  $^{(1)}$  » .

<sup>(</sup>۱) من عقائد اليهود أن كل واحد منهم سيدخل النار مدة يسيرة ثم يخرج منها ، كما أخبر الله عن ذلك بقوله : ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسّنَا ٱلنّارُ إِلّا أَيّامًا مّعْدُودَةً ﴾ [البقرة: ٨٠] . وتنظر قصة زيد بن عمرو ، وحواره مع اليهود في الجاهلية ، وهمي مخرجة في هذه الرسالة تحت رقم (٥٨) ، فعند اليهود أنهم سيدخلون النار أياماً معدودة ، قبل : إنها الأيام التي عبدوا فيها العجل ، وقيل غير ذلك . ويزعمون أنهم سيخرجون بعد هذه الأيام المعدودة ، والحق أن من مات منهم على دينه بعد بعثة النبي ﷺ ، أو مات قبل البعثة وهو مشرك وعنده علم ، فهو خالد في نار جهنم ، أعاذنا الله منها .

<sup>(</sup>٢) أي أن هذا الغلام -- وهو سلمة - إن يكبر ولا يموت وهو صغير فسيدرك مبعث . هذا النبي لقرب مبعثه .

<sup>(</sup>٣) كأن هذا مثل يضرب لحصول الشيء ، أي لم نجلس مدة حتى بعث النبي ﷺ .

<sup>(</sup>٤) في الرواية الأخرى: قال سلمة بن سلامة: فقضى الله أن جاء بالنبي ﷺ المدينة ، فقلت: هذا النبي قد جاء ، فقال اليهودي: أما والله إنه لأنه - أي أن هذا هو النبي الذي أخبرتكم عنه - قال سلمة: فقلت: ما لك عن الإسلام؟ فقال: والله لا أدع اليهودية. ينظر المجمع ٨/ ٢٣٠، وعزاها للطبراني، ولم أقف عليها عنده. ويقارن بلوغ الأماني ٢١/ ١٨.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن إسحاق في السيرة ، قصة الأحبار ، ص٦٣ ، ٦٤ ، رقم (٦٤) ، ومن

الفوائد والعبر :

ا - بيان نعمة من أعظم نعم الله على الأنصار ، وهي استفتاح اليهود عليهم ، وذلك أن اليهود كانوا يعرفون قرب مبعث النبي على ، وكانوا يرجون أن يكون منهم ، فكانوا يتوعدون جيرانهم من المشركين - وهم أهل المدينة الذين أسلموا بعد ذلكوسموا بالأنصار - بأنه قرب مبعث هذا النبي وأنهم سيتعونه ويقاتلون المشركين معه وأنهم سيتصرون عليهم ؛ لأنهم يعرفون بحسب ما أخبرهم به أنبياؤهم أن هذا النبي سيتصر هو ومن اتبعه على من خالفهم وحاربهم ، فكان هذا الاستفتاح سبباً من أسباب إسلام الأنصار لما بعث النبي على النبي على النبي النبي المعالية .

٢ - في هذين الحديثين ذكر لدلائل متعددة من دلائل نبوته ﷺ ،

طريقه الإمام أحمد ٣/ ٢١٧ ، وابن هشام في السيرة : إنذار يهود برسول الله ﷺ ، 
1/ ٢١٢ ، والبخاري في تاريخه الكبير ٤/ ٦٨ ، ٦٩ ، والطبراني في معجمه الكبير 
٧/ ٤١ ، ٤٢ ، رقم (٦٣٢٧) ، وأبو نعيم في دلائل النبوة ، الفصل الخامس ، 
ص٣٥ ، ٣٦ ، والحاكم في معرفة الصحابة ٣/ ٤١٧ ، ١٨٤ ، والبيهقي في 
الدلائل ، باب ما جاء في أخبار الأحبار ٢/ ٧٨ ، ٧٩ عن صالح بن إبراهيم بن 
عبدالرحمن بن عوف عن محمود بن لبيد عن سلمة بن سلامة . وإسناده حسن ، 
من أجل ابن إسحاق ، فهو «صدوق ، مدلس» وهو من رجال مسلم ، وروى له 
البخاري تعليقاً ، وقد صرح بالتحديث ، وشيخه « ثقة » من رجال الشيخين ، 
ومحمود بن لبيد صحابي صغير . وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي ، وحسنه 
الشيخ مقبل الوادعي في الصحيح المسند من دلائل النبوة ، ص ٢٧ .

وقال الهيثمي في المجمع في علامات النبوة ٨/ ٢٣٠ : « رجال أحمد رجال الصحيح ، غير ابن إسحاق ، وقد صرح بالسماع » .

حيث أخبر هؤلاء اليهود بقرب مبعثه ، وبمكان بعثته ، وأن الله سينصره على من خالفه وعاداه .

٣ - ظهر في هاتين الروايتين بغي اليهود وحسدهم وانحرافهم وقسوة قلوبهم ، إذ كيف يعرفون نبوة النبي على معرفة يقينيه كما ذكر في الآية السابقة ، وكما هو ظاهر في كلامهم المذكور في هاتين الروايتين ، ومع ذلك لم يتبعوا هذا النبي الكريم على ولي ولم يؤمنوا به ، وهذا والله منتهى الضلال وقلة العقل وسفاهة الرأي ، بيل ومنتهى قسوة القلب ، إذ كيف يعلمون بأنهم إن ماتوا على كفرهم غير متبعين لهذا النبي الكريم أنهم سيكونون من حطب جهنم ، ومع ذلك لم يؤمنوا به ولم يتبعوه .

# الدرس الرابع والسبعون فيمن عرف من اليهود صدق النبي رضي الله وحسداً

(١) أي أن مني الرجل غليظ ومني المرأة رقيق أصفر ، فالذي يسبق منهما - أو يعلـو - يكون الشبه لصاحبه سواء كان الرجل أو المرأة ، وقد تكلمت على هـذه المسألة بتوسع عند الكلام على حديث ثوبان ، وهو مخرج في هذه الرسالة برقم (١٤٨) .

(۲) رواه البزار كما في كشف الأستار في علامات النبوة ١١٩/٣ ، رقم (٢٣٧٥) عن السكن بن سعيد ثنا أبو عامر عبدالملك بن عمرو ، ثنا إبراهيم بن طهمان ، عن مسلم ، عن مجاهد ، عن ابن عباس . وإسناده ضعيف ، السكن بن سعيد لم أقف على ترجمته ، ومسلم - وهو ابن كيسان الأعور - ضعيف ، ويقية رجاله ثقات . وله شاهد من حديث ابن مسعود ، رواه البزار في مسنده ٤/ ٣٥١ ، رقم (١٦٥٥) ، و ٥/ ٢٦ ، ٧٢ ، رقم (١٦٣٥) . وإسناده ضعيف ، فيه عامر بن مدرك ، وهو « لين الحديث » ، وشيخه عتبة بن يقظان «ضعيف » ، وبقية رجاله مدرك ، وهو « لين الحديث » ، وشيخه عتبة بن يقظان «ضعيف » ، وبقية رجاله عامر بن مدرك وثقه ابن حبان ، وضعفه غيره ، وبقية رجاله ثقات » .

ورواه البزار في مسنده ٥/ ٣٧٠، رقم (٢٠٠٠) من طريق أبي كدينة عن عطاء بـن السائب عن القاسم بن عبدالرحمن ، عن أبيه، عن ابن مسعود . وإسناده ضعيف، عطاء بن السائب « صدوق اختلط » ولم يذكر « أبو كدينة » ممـن روى عنه قبـل الاختلاط ، وبقية رجاله حديثهم لا ينزل عن درجة الحسن . لكن رواه الإمام

الله عنه - قال : « لما كان حين عبدالله بن سلام - رضي الله عنه - قال : « لما كان حين فتحت نهاوند<sup>(۱)</sup> أصاب المسلمون سبايا من اليهود ، فأقبل رأس الجالوت فتلقى سبايا اليهود<sup>(۲)</sup> ، فأصاب رجل من المسلمين جارية وضيئة<sup>(۳)</sup> صبيحة ، فقال لي : هل لك أن تمشي معي إلى هذا الإنسان عسى أن يثمن لي في هذه الجارية (٤) ؟ فانطلقت معه فدخلنا على شيخ مستكبر له

= أحمد ١/ ٤٥٦، والنسائي في الكبرى كما في التحفة ٧/ ٧٧، رقم (٩٣٦٦) من طريقين عن أبى كدينة به بلفظ فيه بعض الاختلاف .

ورواه الطبراني في الكبير ١٠/٢١٣ ، رقم (١٠٣٦٠) من طريق حمزة الزيات عن عطاء به بنحو لفظ الإمام أحمد والنسائي .

ولحديث ابن عباس شاهد آخر من حديث ثوبان ، وهو مذكور في هذه الرسالة تحت رقم (١٤٨) .

وبالجملة فحديث ابن عباس ضعفه ليس قوياً فيتقوى بشواهده المذكورة ، فيرتقي إلى درجة الحسن لغيره ، والله أعلم .

(۱) وهي مدينة من مدن فارس تجمع فيها الفرس بعد وقعة القادسية ، فاجتمع بها جيش عظيم لهم يقرب من مائة وخمسين ألفاً ، فأرسل إليهم عمر - رضي الله عنه - جيشاً من المسلمين بقيادة النعمان بن مقرن ، فنصر الله جيش المسلمين وفتحوا نهاوند ، وكان ذلك سنة تسع عشرة للهجرة ، وقيل : سنة إحدى وعشرين ، وبعدها لم تقم للفرس قائمة . ينظر تاريخ الطبري ٤/١١٤ - ١٣٩ ، وفتوح البلدان للبلاذري ، ص٠٠٠٠ - ٣٠٣ ، والبداية والنهاية ٧/٧١ - ١١٤ .

(٢) لعل رأس الجالوت كان من كبار اليهود وتجارهم ، فتلقى سبايا اليهود اللاتي تملُّكهن المسلمون واشتراهن منهم .

(٣) أي جميلة .

(٤) أي طلب الرجل المسلم الذي أصبحت هذه الجارية من نصيبه من عبدالله بن

ترجمان (۱) ، فقال الرجل معه : سل هذه الجارية هل وقع عليها هذا العربي ورأيت أنه غار حين رأى حسنها (۱) ، فراطنها بلسانه ففهمت الذي قال ، قال : فقلت له : لقد أثمت بما تجد في كتابك بسؤالك هذه الجارية عما وراء ثيابها (۱) ، فقال لي : كذبت ، وما يدريك ما في كتابي ؟ قال : قلت : أنا أعلم بكتابك منك (١) ، قال : أنت أعلم بكتابي مني : قلت : نعم ، أنا أعلم بكتابك منك ، قال : من هذا ؟ قالوا : عبدالله بن سلام ، قال : فانصرفت من عنده ذلك اليوم فأرسل إليّ رسولاً : لتأتيني بعزمة ، وبعث فانصرفت من عنده ذلك اليوم المرسل إليّ رسولاً : لتأتيني بعزمة ، وبعث إليّ بدابة ، قال : فانطلقت إليه احتساباً رجاء أن يسلم ، فحبسني عنده ثلاثة أيام أقرأ عليه التوراة ويبكي، فقلت له : إنه والله لهو (۱) النبي الذي تجدونه

سلام أن يذهب معه إلى رأس الجالوت ، لعله يشتري منه هذه الجارية بمال كثير ،
 وذلك لأن عبدالله بن سلام يجيد لغة اليهود ، لأنه كان يهودياً ثم أسلم .

<sup>(</sup>١) المراد أنه لما دخل على رأس الجالوت وجده شيخاً متكبراً ، ووجد عنده ترجماناً له .

<sup>(</sup>٢) أي أن رأس الجالوت لما رأى هذه الجارية الجميلة اليهودية مع هذا الرجل المسلم غار عليها لأنها من قومه .

<sup>(</sup>٣) وذلك أن عبدالله بن سلام - رضي الله عنه - يجيد لغة اليهود ، ففهم كلام هذا اليهودي لهذه الجارية ، فأنكر عليه لما سأل الجارية هل وقع عليها - أي جامعها - العربي ، يريد المسلم الذي صارت من نصيبه ، فقال له : إن كتابك - يريد التوراة - يحرم عليك أن تسأل المرأة عن مثل هذا .

<sup>(</sup>٤) وذلك أن عبدالله بن سلام كان من علماء اليهود قبل أن يسلم ، فكان يعرف كتابهم .

<sup>(</sup>٥) يريد النبي محمداً ﷺ .

في كتابكم ، فقال لي : فكيف أصنع باليهود ؟ قال : قلت : إن اليهود لن يغنوا عنك من الله شيئاً ، فأبى أن يسلم ، وغلب عليه الشقاء  $x^{(1)}$ .

الله عنه - قال : كنت مع النبي على على على على الله عنه - قال : كنت مع النبي على حرث بالمدينة وهو يتوكأ على عسيب (٢) ، فمر بنفر من اليهود فقال بعضهم : سلوه عن الروح ، وقال بعضهم : لا تسالوه لا يُسمعكم ما تكرهون ، فقاموا إليه فقالوا : يا أبا القاسم! حدثنا عن الروح ، فقام ساعة ينظر ، فعرَفتُ أنه يوحى إليه ، فتأخرتُ عنه حتى صعد الوحي ، ثم قال : في وَيَسْعَلُونَكَ عَن ٱلرُوح مَن أَمْر رَبّي ﴾ (٢) [الإسراء: ٨٥] .

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي عمر في مسنده كما في المطالب العالية المسندة في المناقب ، باب شهادة أهل الكتاب ٢١٨، ٢١٧ عن بشر بن السري ، ثنا مهدي بن ميمون ، عن محمد بن عبدالله بن أبي يعقوب ، عن بشر بن شغاف ، عن عبدالله بن سلام . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات رجال الصحيحين ، عدا ابن شغاف فهو من رجال السنن ، وهو « ثقة » .

وقد صححه الحافظ ابن حجر في المطالب العالية ، والبوصيري في مختصر إتحاف السادة المهرة كما ذكر المعلق على المطالب .

<sup>(</sup>٢) العسيب هو الجريدة التي لا خوص فيها . ينظر الفتح ٨/ ٤٠١ .

<sup>(</sup>٣) قوله ﴿ مِنْ أَمْرِ رَبِي ﴾ : أي من شأنه ، ومما استأثر بعلمه تعالى دونكم ، ولهذا قال تعالى بعده : ﴿ وَمَآ أُوتِيتُم مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلا قَلِيلاً ﴾ ، أي وما أطلعكم من علمه إلا على القليل ، فإنه لا يحيط أحد بشيء من علمه إلا بما شاء سبحانه وتعالى ، وقد اختلف المفسرون في المراد بالروح المسؤول عنها هنا على أقوال : فقيل : المراد أرواح بني آدم ، وقيل : جبريل عليه السلام ، وقيل : طائفة من الملائكة ،

فقال بعضهم لبعض: قد قلنا لكمم لا تسالوه. رواه البخاري ومسلم (۱).

#### الفوائد والعبر:

١ - أن شبه المولود بإذن الله يكون بحسب سبق أو علو ماء الرجل أو المرأة ، فأيهما سبق أو علا ماؤه أشبهه المولود .

٣ - أن حقيقة الروح من علم الغيب الذي لا يعلمه إلا الله تعالى .

وقبل غير ذلك . ينظر تفسير ابن كثير ، تفسير الآية (٨٥) من سورة الإسراء ،
 والفتح ٨/ ٤٠٢ ، و ٢٣/ ٤٤٣ ، ٤٤٤ .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب العلم ، باب قول الله تعالى : ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ اللهِ اللهِ تعالى : ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ الْعِلْمِ إِلا قَلِيلاً ﴾ ٢٧٣/١ ، رقم (١٢٥) ، وكتاب التفسير ، رقم (٢٧٩٠) ، وكتاب التوحيد ، باب ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِتُنَا وكتاب الاعتصام ، رقم (٢٧٩٧) ، وكتاب التوحيد ، باب ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِتُنَا لِعَبَادِنَا اللَّمُرْسَلِينَ ﴾ ، رقم (٢٤٥٦) ، وباب ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَهُ ﴾ ، رقم (٢٤٥١) ، وصحيح مسلم ، كتاب المنافقين ، باب سؤال اليهود ٤/ ٢١٥٢ ، رقم (٢٧٩٤) .

# الدرس الخامس والسبعون في بقية أخبار اليهود الذين صدقوا النبي ﷺ ولم يسلموا

النبي الله النبي الله النبي الله عنه - قال : كان النبي الله عنه المجلس ، فشخص بصره إلى رجل في المسجد يمشي (١) ، فقال : يا رسول أبا فلان! قال : لبيك يا رسول الله! ولا ينازعه الكلام إلا قال : يا رسول الله ؟ قال له : أتشهد أني رسول الله ؟ قال : لا ، قال : أتقرأ التوراة ؟ قال : نعم ، قال : والقرآن ؟ قال : والذي قال : والقرآن ؟ قال : والذي نفسي بيده لو نشاء لنقرأنه ، ثم ناشده هل تجدني في التوراة والأنجيل ؟ قال : نجد مثلك ومثل مخرجك ومثل هيئتك ، فكنا نرجوا أن تكون فينا ، فلما خرجت تخوفنا أن تكون أنت هو ، فنظرنا فإذا أنت لست هو . قال : فلما خرجت تخوفنا أن تكون أنت هو ، فنظرنا فإذا أنت لست هو . قال : ولم ذاك ، قال : معه من أمته سبعون ألفاً ليس عليهم حساب ولا عذاب ، وإنما معك نفر يسير ، [قال : فهلل النبي هو كبر ] (١) وقال : « فوالذي نفس محمد بيده لأنا هو ، وإنهم لأمتي ، وإنهم لأكثر من سبعين ألفاً ، وسبعين ألفاً » وسبعين ألفاً »

<sup>(</sup>١) جاء في رواية عند الطبراني أنه رجل من اليهود .

<sup>(</sup>٢) أي لا يكلمه النبي ﷺ في شيء فيرد عليه إلا قال : « يا رسول الله» .

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من رواية الحسن بن سفيان والطبراني ، وهي ثابتة .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي شيبة في مسنده كما في المطالب العالية المسندة لابن حجر في المناقب ، باب شهادة أهل الكتاب بصدقه ٢١٧/٤ ، رقم (٣٨٥٩) ، والبزار في مسنده كما في كشف الأستار في صفة الجنة ٢٠٧/٤ ، رقم (٣٥٤٤) ، والطبراني

الله الله الله الله الله عنه - قال : كنت قائماً عند رسول الله عنه ، فجاء حَبر من أحبار اليهود (١) ، فقال : السلام عليك يا محمد ، فدفعته دفعة كاد يصرع منها ، فقال : لم تدفعني ؟ فقلت : ألا تقول يا رسول الله! فقال اليهودي : إنما ندعوه باسمه الذي سماه به أهله ، فقال رسول الله عنه : « أينفعك شيء إن حدثتك؟ » قال : أسمع بأذني (٢) ، فنكت رسول الله عنه بعود معه (٣) ، فقال : « سل » ، فقال اليهودي : أين يكون

ورواه ابن حبان في صحيحه كما في الإحسان في التاريخ ، باب كتب النبي على الله ابن حبان في صحيحه كما في الإحسان في مسنده كما في الإصابة ( ١٥٨٠ ، والحسن بن سفيان في مسنده كما في الإصابة ٣/ ٢٠٤ ، والطبراني في الكبير ، رقم ( ٨٥٥) عن عبدالجبار بن العلاء ، حدثنا عبدالواحد به . وإسناده حسن ، عبدالجبار « لا بأس به » ، وقد حسنه الأرنـ ووط في تعليقه على الإحسان .

ورواه البيهقي في الدلائل ٦/ ٢٧٣ من طريق أحمد بن صالح عن عاصم بن كليب به.

في الكبير ١٨/ ٣٣٢ ، ٣٣٣ ، رقم (٨٥٤) من طريقين أحدهما صحيح عن عبدالواحد بن زياد ، حدثنا عاصم بن كليب ، حدثني أبي ، عن الفلتان ... فذكره . وإسناده حسن ، عبدالواحد « ثقة » من رجال الصحيحين ، وعاصم «صدوق » من رجال الهيثمي في المجمع «صدوق » من رجال الهيثمي في المجمع / ٢٤٢ ، و ٢٤٨ ، و ٤٠٨ / ٢٠٠ : « رجاله ثقات » .

<sup>(</sup>١) الحبر: العالم.

<sup>(</sup>٢) أي اسمع وانظر في دلالة ما أسمع على صدقك ، وليس المعنى أسمع وأنصرف فقط. قاله الأبي والسنوسي ٢/ ٩٠.

 <sup>(</sup>٣) النكت بالعود : أن يخط به في الأرض ، ويؤثر به فيها ، وهذا يفعله المفكر . وفي
 هذا دليل على جواز فعل مثل هذا ، وأنه ليس مخلاً بالمروءة .

الناس يوم تُبدًل الأرض غير الأرض والسموات (۱۱)؟ فقال رسول الله ﷺ: 
« في الظلمة ، دون الجسر (۲۱) » ، قال : فمن أول الناس إجازة (۳۱) ؟ قال : 
« فقراء المهاجرين » أن اللهودي : فما تُحفتهم (۵) حين يدخلون الجنة ؟ قال : « زيادة كبد النون » (۱۱) ، قال : فما غذاؤهم على إثرها ؟ قال : 
« ينحر لهم ثور الجنة الذي كان يأكل من أطرافها » ، قال : فما شرابهم ؟ قال : « من عين فيها تُسمى سلسبيلاً » ، قال : صدقت ، قال : وجئت أسألك عن شيء لا يعلمه أحد من أهل الأرض إلا نبي ، أو رجل أو رجلان ، قال : « ينفعك إن حدثتك ؟ » قال : أسمع بأذني ، قال : جئت أسألك عن الولد ؟ قال : « ماء الرجل أبيض ، وماء المرأة أصفر ، فإذا أسألك عن الولد ؟ قال : « ماء الرجل أبيض ، وماء المرأة أصفر ، فإذا أحتمعا فعلا مني الرجل مني المرأة أذكر بإذن الله ، وإذا علا مني المرأة مني المرأة أذكر باذن الله ، وإذا علا مني المرأة أنه ، ثمن المرأة أذكر باذن الله ، وإذا علا مني المرأة أذكر باذن الله ، وإذا كنبي ، ثم

<sup>(</sup>١) وهذا يدل على أن السموات والأرض تُغيّر وتُزال ، لا أنها تسوّى وتُزال آكامها .

<sup>(</sup>٢) الجسر بكسر الجيم وفتحها: الصراط.

<sup>(</sup>٣) أي جوازاً وعبوراً على الصراط.

<sup>(</sup>٤) لا يدل هذا على أن فقراء المهاجرين أفضل من أغنيائهم ، فإن من أغنياء المهاجرين من هو أفضل من فقرائهم بالإجماع ، ولكن قد يختص المفضول بخاصية ليست في الفاضل .

<sup>(</sup>٥) التحفة : ما يهدى إلى الرجل ويخص به ويلاطف .

<sup>(</sup>٦) النون : الحوت . وزيادة كبده - وفي رواية زائدة كبده - هي القطعة المنفردة المعلقة في الكبد . قيل : هي في الطعم في غاية اللذة .

<sup>(</sup>٧) قال القاضى أبو بكر بن العربى : « إن الماء بين أربعة أحوال : الأول أن يخرج ماء

انصرف فذهب ، فقال رسول الله ﷺ : « لقد سالني هذا عن الذي سالني عنه ، ومالي علم بشيء منه ، حتى آتاني الله – عزوجل – به (۱) » رواه مسلم (۲).

### الفوائد والعبر:

١ - في الأخبار المذكورة في هذا الدرس والدرس الذي قبله شهادات

الرجل أولاً ، والثاني أن يخرج ماء المرأة أولاً ، والثالث أن يخرج ماء الرجل أولاً ويكون أكثر ، ويتم التقسيم بأن يخرج ماء المرأة أولاً ويكون أكثر ، ويتم التقسيم بأن يخرج ماء الرجل أولاً ، ثم يخرج ماء المرأة بعده ، فيكون أكثر أو بالعكس ، فإذا خرج ماء الرجل أولاً وكان أكثر ، جاء الولد ذكراً بحكم السبق ، وأشبه الولد أعمامه بحكم الكثرة ، وإن خرج ماء المرأة أولاً وكان أكثر ، جاء الولد أنثى بحكم السبق ، وأشبه أخواله بحكم الغلبة ، وإن خرج ماء الرجل أولاً لكن لما خرج ماء المرأة كان أكثر ، كان الولد ذكراً بحكم السبق ، وأشبه أخواله بحكم غلبة ماء المرأة ، وإن سبق ماء المرأة ، وإن سبق ماء المرأة ، وإن سبق ماء المرأة ، وأشبه أعمامه بحكم غلبة ماء المرأة ، كان الولد أنثى بحكم سبق ماء المرأة ، وأشبه أعمامه بحكم غلبة ماء الرجل » .

ينظر في شرح جميع الجمل والعبارات السابقة: المفهم ٢/ ٦٧٦ ، شرح النـووي ٢ ٢٦ ، الفتح ٧/ ٢٧٣ ، شرح الأبي وشرح السنوسي ٢/ ٩١ ، ٩١ ، جـامع الأصول ١١/ ٣٨١ .

- (۱) أي أخبره الله تعالى بجواب ما سأله عنه اليهبودي ، والظاهر أن هـذا كـان بطريـق وحي الإلهام الذي يلقيه جبريل عليه السلام في روع النبي على مـن غـير أن يـراه . ينظر زاد المعاد ١/ ٧٨ .
- (٢) صحيح مسلم ، كتاب الحيض ، باب بيان صفة مني الرجل ١/ ٢٥٢ ، رقم (٣١٥) .

من أعداء النبي ﷺ بنبوته أو بما يدل على أنه نبي حقاً .

٢ - أنه يستحب التهليل والتكبير عند سماع أو رؤية أمر سار فيه خير
 للإسلام وأهله .

٣ - دلت الأخبار المذكورة في هذا الدرس والدرس الذي قبله على سفه اليهود وقسوة قلوبهم ، إذ كيف يعرف إنسان الحق ولا يسير عليه ، فضلاً عن أن يرضى أن يموت وهو تارك له فاعل لضده من الكفر ، وقد أخبر الله عن حال اليهود هذه بقوله تعالى :

﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِۦ ۚ ﴾ [البقرة: ٨٩].

فأخبر الباري جل وعلا أنهم عرفوا نبوة النبي ﷺ ، وأن القرآن من عند الله ، ومع ذلك كفروا به .

ومثل حال اليهود هذه حال المسلم الذي عرف الحق ونطق بالشهادتين ثم يترك الصلاة ، وهو يعلم أن تركها كفر مخرج من الملة ، ومثله كل من ارتكب مكفراً وأصر عليه ، كمن يحارب شرع الله ، وقريب من حال هؤلاء وأولئك من يجترىء على معصية الله ويكثر منها ويصر عليه ، سواء حدث نفسه بالتوبة بعد حين أم لا ، لأنه يعلم أن الموت يأتي فجأة ، ويعلم أنه إن فاجأه وهو على هذه الحال السيئة أنه على خطر عظيم أن يعذبه الله في قبره وفي يوم القيامة وفي نار جهنم التي لا يتحملها جسده الضعيف ، نسأل الله السلامة والعافية .

## الدرس السادس والسبعون في إسلام عبدالله بن سلام - رضي الله عنه - .

<sup>(</sup>١) أي أسرعوا ، ومضوا إليه كلهم . ينظر الترغيب للمنذري ١/ ٤٧٧ ، ٧١٣ .

<sup>(</sup>٢) أي تحققته ، وتبينته . ينظر المرجع السابق .

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد ٥/ ٤٥١ ، والدرامي في صلاة الليل (١٤٦٠) ، والترمذي في صفة القيامة (٢٤٨٥) ، وابن ماجة في إقامة الصلاة (١٣٣٤) ، والفسوي ١/ ٢٦٤ ، والحاكم في الهجرة ٣/ ١٣ ، والبيهقي في السنن في الصلاة ٢/ ٢٠٥ ، وفي ولائل النبوة ٢/ ٥٣١ من طرق كثيرة ، عن عوف بن أبي جميلة ، عن زرارة بن أوفى ، عن عبدالله بن سلام . وإسناده صحيح ، رجاله ثقات ، رجال الشيخين . وصححه الترمذي ، والحاكم ، ووافقه الذهبي ، ومحمد ناصر الدين في الإرواء (٧٧٧) ، والأرنؤوط في تعليقه على سير أعلام النبلاء ١/ ٤١٤ .

<sup>(</sup>٤) وهذا هو سفر هجرته ﷺ إلى المدينة .

شاب لا يعرف (۱) ، قال : فيلقى الرجل أبا بكر فيقول : يا أبا بكر! من هذا الرجل الذي بين يديك ؟ فيقول : هذا الرجل يهديني السبيل ، قال فيحسب الحاسب أنه إنما يعني الطريق ، وإنما يعني سبيل الخير ، فالتفت أبو بكر فإذا هو بفارس قد لحقهم (۱) ، فقال : « اللهم اصرعه » فصرعه الفرس ثم قامت تحمحم ، فقال : يا نبي الله مرني بما شئت ، قال : « فقف مكانك لا تتركن أحداً يلحق بنا » ، قال : فكان أول النهار جاهداً على نبي الله ﷺ ، وكان آخر النهار مسلحة له (۱) ، فنزل رسول الله ﷺ جانب الحرة ، ثم بعث إلى الأنصار (۱) ، فجاءوا إلى نبي الله ﷺ وأبي بكر فسلموا عليهما وقالوا : الكيا المنين مطاعين ، فركب النبي الله ﷺ وأبو بكر ، وحفوا دونهما بالسلاح ، فقيل في المدينة : جاء نبي الله ، جاء نبي الله ، فأشرفوا ينظرون ، ويقولون : جاء نبي الله ، فأقبل يسير حتى نزل جانب دار أبي أيوب ، فإنه ليحدث أهله (۱) إذ سمع به عبدالله بن سلام وهو في نخل لأهله يخترف

<sup>(</sup>۱) وذلك أن أبا بكر قد خرج فيه الشيب ، والنبي ﷺ لم يخرج فيه الشيب ، وإلا فان أبا بكر أصغر من النبي ﷺ بأكثر من سنتين ، وكان أبو بكر يعرف بالمدينة ، لأنه كان يمر على أهل المدينة في سفر التجارة ، بخلاف النبي ﷺ فإنه كان بعيد العهد بالسفر من مكة إلى المدينة . ينظر الفتح ٧/ ٢٥١ ، ٢٥١ .

<sup>(</sup>٢) وهو سراقة بن مالك بن جعشم المدلجي ، الصحابي المشهور ، وكان وقتئذ مشركاً .

 <sup>(</sup>٣) أي يحفظه من العدو . ينظر جامع الأصول ٧/ ٢٠٢ ، وقد اختصرت قصة سراقة
 في هذه الرواية .

<sup>(</sup>٤) لم يذكر في هذه الرواية قصة إقامته ﷺ بقباء ، وبنائه مسجد قباء .

<sup>(</sup>٥) الضمير يرجع إلى النبي ﷺ . ينظر الفتح ٧/ ٢٥١ .

<sup>(</sup>۱) أراد ﷺ بيوت أخواله بني النجار ، لأن جدته - والدة عبدالمطلب - منهــم ، وفي حديث البراء عن أبي بكر : « فتنازعه القوم أيهم ينزل عليه ، فقال : إني أنزل على أخوال عبدالمطلب ، أكرمهم بذلك » . ينظر الفتح ٧/ ١١٦ ، ٢٤٦ ، ٢٥١ .

<sup>(</sup>٢) فيه حذف تقديره : فذهب وهيأ لهم مكاناً يقيلون فيه ويرتاحون فيه ، ثم جاء .

<sup>(</sup>٣) أي سبوه وعابوه بما ليس فيه .

<sup>(</sup>٤) استبعدوا إسلامه ، ظنوا أنه سيعمل مثل عملهم من الاستمرار على دينهم الباطل ،

ليُسلم ، قال : « أفرأيتم إن أسلم ؟ » ، قالوا : حاشا لله ما كان ليُسلم قال : « يا ابن سلام! اخرج عليهم » ، فخرج فقال : يا معشر اليهود ، اتقوا الله ، فوالله الذي لا إله إلا هو إنكم لتعلمون أنه رسول الله ، وأنه جاء بحق ، فقالوا : كذبت ، فأخرجهم رسول الله على . رواه البخاري (١) .

### الفوائد والعبر :

١ - أن الصادق يعرف بعلامات تظهر على وجهه وفي كلامه ، يعرف بذلك كل من كانت عنده فراسة وفطنة .

٢ - أن من الأمور المندوب إليها في الإسلام: إفشاء السلام بين المسلمين ، والصدقة على المحتاج منهم ، وقيام الليل ، وأن هذه الخصال

قال الدكتور/ مسليمان السعود في أحاديث الهجرة ، ص١٨٩ : « وليس هذا الصنيع غريباً من قوم مُسخت قلوبهم وطُمس عليها ، فصاروا يخادعون الله ورسوله من لدن موسى عليه السلام إلى نبينا محمد عليه الصلاة والسلام ، ومن يطالع سورة البقرة يجد فيها ألواناً من التواءاتهم وتنكرهم ، والواقع أيضاً شاهد لفعالهم ، ولكن واأسفي يوجد في الساحة من ينظر إليهم ويرفع من قدرهم ، فلا رفع الله من رفع من أذله الله ».

مع علمهم أن محمداً على هو رسول الله حقاً ، كما قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ عَ ﴾ ، ولذلك أقسم النبي على كما في هذا الحديث أنهم يعلمون أنه رسول الله حقاً وأنه جاءهم بالحق .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب مناقب الأنصار ، باب هجرة النبي ﷺ / ۲۵۰ ، رقم (۳۹۱۱) .

من أسباب دخول الجنة .

- ٣ جواز التورية عند الحاجة إليها .
- ٤ في حديث أنس السابق معجزه نبوية ، وذلك فيما حصل لسراقة
   بن مالك بن جعشم المدلجي .
- ٥ في إسلام عبدالله بن سلام وشهادته بنبوة النبي على دليل من دلائل نبوته عليه الصلاة والسلام ، لأنه كان من كبار علماء اليهود الذين يعرفون صفاته عليه الصلاة والسلام التي ذكرها الأنبياء السابقون .

## الدرس السابع والسبعون في بقية أخبار إسلام عبدالله بن سلام - رضي الله عنه - .

ا ١٥١ - عن يزيد بن عميرة - رحمه الله - قال : لما حضر معاذ بن جبل - رضي الله عنه - الموت قيل له : يا أبا عبدالرحمن أوصنا ، قال : أجلسوني ، فقال : إن العلم والإيمان مكانهما من ابتغاهما وجدهما - يقول ذلك ثلاث مرات - والتمسوا العلم عند أربعة رهط ، عند عويمر أبي الدرداء ، وعند سلمان الفارسي ، وعند عبدالله بن مسعود ، وعند عبدالله بن سلام الذي كان يهودياً فأسلم ، فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول : « إنه عاشر عشرة في الجنة »(١) .

النبي ﷺ أتي الله عنه - أن النبي ﷺ أتي الله عنه - أن النبي ﷺ أتي القصعة فأصبنا منها ، ففضلت فضلة ، فقال رسول الله ﷺ : « يطلع رجل

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد ٥/ ٢٤٣ ، ٢٤٣ ، والبخاري في تاريخه الصغير ١/ ٩٨ ، والترمذي في المناقب (٣٨٠٤) ، وابن حبان (٧١٦٥) ، والحاكم في فضائل الصحابة ٣/ ٢١٤ من طرق بعضها صحيح ، عن معاوية بن صالح ، عن ربيعة بن يزيد ، عن أبي إدريس الخولاني ، عن يزيد بن عميرة . وإسناده حسن ، رجاله ثقات ، عدا معاوية ابن صالح ، فهو «صدوق ، له أوهام» ، وهو من رجال مسلم . وقال الترمذي «حسن صحيح غريب» ، وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي ، وجود إسناده الحافظ في الإصابة ٢/ ٣١٣ ، وذكره محمد ناصر الدين في صحيح سنن الترمذي (٢٩٩١) ، وقال الأرنؤوط في تعليقه على ابن حبان : «إسناده قوي» .

من هذا الفج يأكل هذه القصعة من أهل الجنة »، فقال سعد: وكنت تركت أخي عُميراً يتطهر ، فقلت : هو أخي ، فجاء عبدالله بن سلام فأكلها (١) .

المدينة ، قال وفيها شيخ حسن الهيئة ، وهو عبدالله بن سلام ، قال : فجعل المدينة ، قال وفيها شيخ حسن الهيئة ، وهو عبدالله بن سلام ، قال : فجعل يحدثهم حديثاً حسناً ، قال : فلما قام قال القوم : مَن سرّ ، أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى هذا ، قال : فقلت : والله لاتبعنه فلأعلمن مكان بيته ، قال : فتبعته فانطلق حتى كاد أن يخرج من المدينة ، ثم دخل منزله ، قال : فاستأذنت عليه فأذن لي ، فقال : ما حاجتك يا ابن أخي ؟ قال : فقلت له : سمعت القوم يقولون لك لما قمت : مَن سره أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى هذا ، فأعجبني أن أكون معك ، قال : الله أعلم بأهل الجنة ، وسأحدثك مم قالوا ذاك ، إنبي بينما أنا نائم إذ أتاني رجل فقال لي : قم ، فأخذ بيدي فانطلقت معه ، قال : فإذا أنا بجواد عن شمالي ، قال : فأخذت لأخذ فيها ، فقال لي : لا تأخذ فيها فإنها طرق

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد ١٦٩/١ ، ١٦٩ ، وابن حبان (٧١٦٤) ، والحاكم ٣/٤١٦ من طرق بعضها صحيح ، عن حماد بن سلمة ، عن عاصم ، عن مصعب بن سعد ، عن أبيه . وإسناده حسن ، من أجل حماد وعاصم فروايتهما حسنة . وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي ، وقال الهيثمي ٩/٣٢٦ : « فيه عاصم بن بهدلة ، وفيه خلاف ، وبقية رجاله رجال الصحيح » ، وحسنه الأرنوط في تعليقه على الإحسان .

أصحاب الشمال (۱) ، قال : فإذا جواد منهج (۲) على يميني ، فقال لي : خذ ههنا ، فأتى بي جبلاً فقال لي : اصعد ، قال : فجعلت إذا أردت أن أصعد خررت على استي ، قال : حتى فعلت ذلك مراراً ، قال : ثم انطلق بي حتى أتى بي عموداً رأسه في السماء وأسفله في الأرض ، في أعلاه حلقة ، فقال لي : اصعد فوق هذا ، قال : قلت : كيف أصعد هذا ورأسه في السماء ؟ قال : فأخذ بيدي فزجل بي (۲) ، قال : فإذا أنا متعلق بالحلقة ، قال : ثم ضرب العمود فخر ، قال : وبقيت متعلقاً بالحلقة حتى أصبحت ، قال : فأتيت النبي فقصصتها عليه فقال : «أما الطرق التي رأيت عن يمينك فهي فاتي طرق أصحاب الشمال ، قال : وأما الطرق التي رأيت عن يمينك فهي طرق أصحاب اليمين ، وأما الجبل فهو منزل الشهداء ولن تناله ، وأما العمود فهو عمود الإسلام ، وأما العروة فهي عروة الإسلام ولن تناله ، متمكاً بها حتى تموت » رواه البخاري ومسلم (۱) .

١٥٤ - وعن سعد بن أبي وقاص - رضي الله عنه - قال : ما سـمعت

<sup>(</sup>١) الجواد : الطرق . ومن هذه الطرق - بلا شك - طريق اليهـود ودينهـم الـذي كـان عليه ابن سلام ، فنهي عن الرجوع إليه ، وعن سلوك ما يشبهه من طرق الضلال .

<sup>(</sup>٢) أي طرق واضحة بينة مستقيمة ، والنهج الطريق المستقيم . ينظر شرح النووي لم ١٤) أي طرق واضحة بينة مستقيمة ، والنهج الأصول ٩/ ٨٤ .

<sup>(</sup>٣) أي رمي بي ، ودفع بي إلى أعلى . ينظر المرجع السابق ، والنهاية ٢/ ٢٩٧ .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في مناقب الأنصار (٣٨١٣) ، ومسلم في فضائل الصحابة (٤٢٨٤) من طريق قيس بن عباد عن عبدالله بن سلام . رواه مسلم في الموضع السابق مسن طريق خرشة بن الحر عن عبدالله بن سلام ، واللفظ له .

النبي ﷺ يقول لأحد يمشي على الأرض إنه من أهل الجنة إلا لعبدالله بـن سلام (١) ، قال : وفيه نزلت :

﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّنْ بَنِيَ إِرَاءِيلَ عَلَىٰ مِثْلِهِ ﴾ [الأحقـاف: ١٠] ، رواه البخاري ومسلم (٢) .

### الفوائد والعبر :

۱ - أن عبدالله بن سلام ممن شهد له بالجنة ، وأنه من العلماء الذين يشهدون بالحق ويسيرون عليه .

٢ - أنه يستحب لمن رأى رؤيا حسنة أن يقصها على من يعبرها لـه
 ممن عرف بالعلم والورع وحسن التعبير ؛ لأن هـذه الرؤيا قـد تكـون مـن
 المبشرات .

<sup>(</sup>۱) الظاهر أن سعداً قال هذه المقولة بعد موت أكثر العشرة المبشرين بالجنة ، ولذلك وقع في رواية الدارقطني : « لحي يمشي » . ينظر الفتح ٧/ ١٣٠ ، ويحتمل أيضاً أن هذا ما سمعه بأذنه من في النبي ﷺ ، لا ما نقل إليه مما قاله النبي ﷺ .

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري (۳۸۱۲) ، وصحيح مسلم (٤٢٨٣) ، إلا أن قوله : « وفيه نزلت ... إلخ » ليست عند مسلم ، وشك شيخ البخاري هل هي في الحديث أم مدرجة من قول مالك . وهذه الزيادة جاءت في حديث عوف بن مالك عند ابن حبان (٧١٦٢) وغيره ، ومن حديث ابن سلام نفسه عند الترمذي (٣٨٠٣) ، ومن حديث غيرهما . ينظر الفتح ٧/ ١٣٠ .

## الدرس الثامن والسبعون أخبار إسلام جماعة من اليهود

تدري عما كان إسلام أسيد وثعلبة ابني سعية ، وأسد بن عبيد ، نفر من تدري عما كان إسلام أسيد وثعلبة ابني سعية ، وأسد بن عبيد ، نفر من هنل ، لم يكونوا من بني قريظة ولا النضير ، كانوا فوق ذلك (۱) ؟ فقلت : لا ، قال : فإنه قدم علينا رجل من الشام من يهود يقال له ابن الهيبان ، فأقام عندنا ، والله ما رأينا رجلاً قط لا يصلي الخمس خيراً منه (۱) ، فقدم علينا قبل مبعث رسول الله علي بسنين ، فكنا إذا قحطنا وقبل علينا المطر نقول : يا ابن الهيبان اخرج فاستسق لنا ، فيقول : لا والله حتى تقدموا أمام مخرجكم صدقة ، فنقول . كم ؟ فيقول : صاعاً من تمر ، أو مدين من شعير ، فنخرجه ، ثم نخرج إلى ظاهر حرتنا ، ونحن معه فيستسقي ، فوالله ما يقوم من مجلسه حتى تمر الشعاب (۱) ، قد فعل ذلك غير مرة ولا مرتين ، ولا ثلاثة ، فحضرته الوفاة فاجتمعنا إليه ، فقال : يا معشر يهود، ما ترونه أخرجني من أرض الحمر والخمير إلى أرض البؤس والجوع (١) ؟

(۱) هؤلاء الثلاثة كلهم من بني هَدْل ، كما في هذه الرواية ، وهم من اليهود ، مــن أبناء عمومة بني قريظة ، ودعوتهم في بني قريظة . ينظر ابن هشام ٣/ ٢٣٨ ، والأنساب ٥/ ٦٢٩ .

<sup>(</sup>٢) أي ليس من المسلمين ، يقول : لم نر شخصا غير مسلم خيراً منه .

<sup>(</sup>٣) أي أنهم يمطرون ، وتسيل الشعاب .

<sup>(</sup>٤) أي ما الذي أخرجني من الشام التي هي أرض الخمر - وهو الشجر الملتف - إلى الصحراء القاحلة ، وهي جزيرة العرب ، ومنها المدينة النبوية . وينظر لسان العرب ٤/ ٢٥٧ .

قالوا: أنت أعلم، قال: فإنما أخرجني أتوقع خروج نبي قد أظل زمانه، هذه البلاد مهاجره، فأتبعه، فلا تُسبقُن إليه إذا خرج يا معشر يهود، فإنه يبعث بسفك الدماء، وسبي الذراري والنساء ممن خالفه، فلا يمنعكم ذلك منه، ثم مات، فلما كانت الليلة التي فتحت فيها قريظة، قال أولئك الفتية الثلاثة، وكانوا شباباً أحداثاً: يا معشر يهود، والله إنه الذي كان ذكر ابن الهيبان، فقالوا: ما هو به، قالوا: بلى والله إنه لصفته، ثم نزلوا فأسلموا وخلوا أموالهم وأولادهم وأهاليهم (١).

١٥٦ - وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: كان غلام يهـودي

<sup>(</sup>۱) رواه ابن إسحاق في السيرة ، قصة الأحبار ، ص ۸۵ ، ومن طريقه أبو نعيم في الدلائل ، ص ۲۶ – ۶۶ ، والبيهقي في السنن ، في السير ، باب الحربي يدخل بأمان ۹/ ۱۱۶ ، وفي الدلائل ، باب ما جاء في أخبار الأحبار والرهبان ۲/ ۸۰ ، الم عن عاصم بن عمر به . وعاصم تابعي ثقة ، والشيخ القرظي الظاهر أنه أدرك ابن الهيبان ، بدليل قوله : « قدم علينا » ، وقوله : « فأقام عندنا » ، ونحو ذلك . وجميع بني قريظة قتلوا لما حكم فيهم سعد بن معاذ ، ولم ينج من رجالهم إلا من أسلم منهم ، وعليه فهو صحابي ، فيكون الإسناد حسنا من أجل ابن أسحاق . ولإسلام ثعلبة وأسد بن عبيد شاهد رواه الطبراني في الكبير ۲/ ۸۷ ، رقم (۱۳۸۸) عن ابن عباس بلفظ : « لما أسلم عبدالله بن سلام وثعلبة بن سعبه وأسد بن عبيد قالت أحبار اليهود ... إلخ » . وفي إسناده محمد بن أبي محمد ، وهو «مجهول » ، وقال الهيثي ٢/ ٣٢٧ : « رجاله ثقات » ، وروى خبر خروجهم من حصنهم وقت الحصار ، ولحوقهم بالنبي على البيهقي في الدلائل ٢/ ٤٠١ عن موسى بن عقبة في مغازيه فيما يرويه عـن شيخه الزهـري ، ورواه أيضاً البيهقي موسى بن عقبة في مغازيه فيما يرويه عـن شيخه الزهـري ، ورواه أيضاً البيهقي موسى بن عقبة في مغازيه فيما يرويه عـن شيخه الزهـري ، ورواه أيضاً البيهقي

يخدم النبي على فمرض ، فأتاه النبي على يعوده ، فقعد عند رأسه فقال له : « أسلم » ، فنظر إلى أبيه وهو عنده فقال له : أطع أبا القاسم على ، فأسلم ، فخرج النبي على وهو يقول : « الحمد لله الذي أنقذه من النار » رواه البخاري (۱) .

### الفوائد والعبر:

۱ - أنه يستحب قبل الخروج لصلاة الاستسقاء أن يتقرب المسلمون إلى الله تعالى بالصدقة ؛ لأن الصدقة إحسان إلى الخلق ، والإحسان سبب للرحمة ، كما قال تعالى :

﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦] (٢).

٢ - أن من أسلم فقد عصم نفسه وماله وأهله وولده .

٣ - أن العبرة بالخواتيم .

٤ - وجوب دعوة غير المسلمين إلى الدخول في الإسلام ، وهذا من فروض الكفايات على المسلمين .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الجنائز ، رقم (١٣٥٦) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الشرح الممتع ٥/ ٢٧٢.

### الدرس التاسع والسبعون خبر إسلام الحبر زيد بن سعنة

قال زيد بن سعنة : ما من علامات النبوة شيء إلا وقد عرفتها في وجه قال زيد بن سعنة : ما من علامات النبوة شيء إلا وقد عرفتها في وجه محمد على حين نظرت إليه ، إلا اثنتين لم أخبرهما منه (۱) ، يسبق حلمه جهله ولا تزيد شدة الجهل عليه إلا حلما ، فكنت الطف له لأن أخالطه ، فاعرف حلمه من جهله . قال زيد بن سعنة : فخرج رسول الله على يوما من الحجرات ومعه على بن أبي طالب - رضي الله عنه - فأتاه رجل على راحلته كالبدوي، فقال : يا رسول الله! قرية بني فلان قد أسلموا ، ودخلوا في الإسلام ، وكنت حدثتهم إن أسلموا أتاهم الرزق رغدا ، وقد أصابتهم سنة وشدة وقحوط من الغيث ، فأنا أخشى يا رسول أن يخرجوا من الإسلام طمعاً كما دخلوا فيه طمعاً (۱) ، فإن رأيت أن ترسل إليهم بشيء تعينهم به فعلت ، فنظر إلى رجل إلى جانبه أراه علياً - رضي الله عنه - فقال : يا رسول الله ما بقى منه شيء (۱) ، قال زيد ابن سعنة : فدنوت إليه فقال : يا رسول الله ما بقى منه شيء (۱)

<sup>(</sup>١) أي لم أتأكد من وجودهما لديه . ينظر النهاية ٢/٢ ، ٧ .

<sup>(</sup>٢) خشي أن يرتدوا عن الإسلام ، ويرجعوا إلى الشرك ، ظناً منهم أن هذا القحط بسبب إسلامهم .

<sup>(</sup>٣) أي أن النبي ﷺ نظر إلى على - رضي الله عنه - ليعرف منه هل بقي عنده شيء من المال ، فكأنه كان هناك فيء للمسلمين ينفق على من احتاج منهم منه - ونحو ذلك - وكان على يد على - رضى الله عنه .

فقلت: يا محمد! هل لك أن تبيعني تمرأ معلوماً من حائط بني فلان إلى أجل كذا وكذا ؟ فقال: « لا يا يهودي ، ولكني أبيعك تمرأ معلوماً إلى أجل كذا وكذا ، ولا تُسمي حائط بني فلان » ، قلت : نعم ، فبايعني ، فأطلقت همياني (۱) ، فأعطيته ثمانين مثقالاً من ذهب في تمر معلوم إلى أجل كذا وكذا ، فأعطاها الرجل ، فقال : « اغد عليهم فأعنهم بها » .

قال زيد بن سعنه: فلما كان قبل محل الأجل بيومين أو ثلاث ، أتيت فأخذت بمجامع قميصه وردائه (۱) ، ونظرت إليه بوجه غليظ ، فقلت له: ألا تقضيني يا محمد حقي ؟ فوالله ما علمتكم بني عبدالمطلب لمطلل (۱) ، ولقد كان لي بمخالطتكم علم ، ونظرت إلى عمر وإذا عيناه تدوران في وجهه كالفلك المستدير ، ثم رماني ببصره ، فقال : يا عدو الله! أتقول لرسول الله على ما أسمع ، وتصنع به ما أرى! فوالذي بعثه بالحق لولا ما أحاذر فوته لضربت بسيفي رأسك (١) . ورسول الله على ينظر إلى عمر في سكون وتؤدة ، ثم قال : « يا عمر أنا وهو كنا أحوج إلى غير هذا ، أن تأمرني بحسن الأداء ، وتأمره بحسن التباعة (١) ، أذهب به يا عمر واعطه

<sup>(</sup>١) الهميان : كيس تجعل فيه النقود ، ويشده الإنسان على وسطه . المصباح ٢/ ٦٤١ .

<sup>(</sup>٢) أي أن زيد بن سعنة أمسك بمجامع قميص ورداء النبي ﷺ وهما عليه .

<sup>(</sup>٣) المعنى : أنكم معشر بني عبدالمطلب تماطلون في سداد ما عليكم من الديون والحقوق . قال ذلك ليختبر حلم النبي على الله .

<sup>(</sup>٤) هذا كله من كلام عمر - رضى الله عنه - .

<sup>(</sup>٥) أي كان الأولى أن تأمرني بحسن القضاء ، وتأمر زيداً بحسن الخلق عند طلب حقه، والتيسير في ذلك .

حقه وزده عشرين صاعاً من تمر مكان مَارُعْتُهُ » .

قال زيد: فذهب بي عمر - رضي الله عنه - فأعطاني حقي ، وزادني عشرين صاعاً من تمر ، فقلت: ما هذه الزياده يا عمر ؟ فقال: أمرني رسول الله ﷺ أن أزيدك مكان مارعتك ، قلت: وتعرفني يا عمر ؟ قال: لا ، من أنت؟ قلت: أنا زيد بن سعنة ، قال: الحبر ؟ قلت: الحبر ('') قال: فما دعاك أن فعلت برسول الله ﷺ ما فعلت ، وقلت له ما قلت؟ قلت: يا عمر! لم تكن من علامات النبوة شيء إلا وقد عرفته في وجه رسول الله ﷺ حين نظرت إليه ، إلا اثنتين لم أخبرهما ('') منه: يسبق حلمه جهله ، ولا يزيده الجهل عليه إلا حلماً ، فقد خبرتهما ، فاشهد يا عمر أني قد رضيت بالله رباً ، وبالإسلام ديناً ، وبمحمد نبيا ، واشهد أن شطر مالي وإني أكثرها مالاً - صدقة على أمة محمد ، فقال عمر - رضي الله عنه - : أو على بعضهم فإنك لا تسعهم ('') ، قلت: أو على بعضهم ، فرجع عمر وزيد إلى رسول الله ﷺ ، فقال زيد: أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ﷺ ، وآمن به وصدقه وبايعه وشهد معه مشاهد محمداً عبده ورسوله ﷺ ، وآمن به وصدقه وبايعه وشهد معه مشاهد كثيرة ، ثم توفي زيد في غزوة تبوك مقبلاً غير مدبر ، رحم الله زيداً (')

<sup>(</sup>١) الحُبر: العالم.

<sup>(</sup>٢) قوله : « لم أخبرهما » أي لم أتأكد من وجودهما لديه . ينظر النهاية ٢/٦ ، ٧ .

<sup>(</sup>٣) أي أن مالك لن يكفي جميع أمة محمد ﷺ - وهم المسلمون - لكثرتهم .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود كما في دلائل النبوة لإسماعيل بن محمد التيمي (٣٤١) ، والطبراني في الكبير (١٤٧) ، ومن طريقه المزي في تهذيب الكمال في ترجمة حمزة بن

يوسف ، لوحة (٣٣٤ ، ٣٣٥) ، عن عبدالوهاب بن نجدة الحوطي ، ثنا الوليد بن مسلم ، ثنا محمد بن حمزة بن يوسف بن عبدالله بن سلام ، عن أبيه ، عن جده ، عن عبدالله بن سلام . ورجاله ثقات ، عدا محمد بن حمزة ، وهو «صدوق» ، وعدا «حمزة بن يوسف» ، وهو «مقبول» ، وقال المزي : «هذا حديث حسن مشهور في دلائل النبوة» ، وقال الهيثمي ٨/ ٢٤٠ : « رواته ثقات» .

ورواه ابن حبان في صحيحه كما في الإحسان في البر والإحسان ، باب الصدق (٢٨٨) ، والطبراني (٩١٤٧) ، والحاكم في معرفة الصحابة ٣/ ٢٠٥، ٦٠٤، وأبو نعيم في دلائل النبوة ، ص٥٠ ، ٥٠ ، والبيهقي في دلائل النبوة ، باب استبراء زيد ابن سعنة أحوال النبي هي ٢/ ٢٧٨، ٢٧٩ من طرق عن محمد بن المتوكل – وهو ابن أبي السري – عن الوليد به . وابن المتوكل «صدوق ، له أوهام كثيرة» ، وقال الحافظ في الإصابة ١/ ٥٤٥ : « رجال الإسناد موثقون ، وقال صرح الوليد فيه بالتحديث ، ومداره على محمد بن أبي السري ... » ، وقال الحاكم: « هذا الحديث صحيح الإسناد ، ولم يخرجاه ، وهو من غرر الحديث ي ولهذا الحديث شاهدان مرسلان رواهما يونس بن بكير – كما في السيرة لابن ولهذا الحديث شاهدان مرسلان رواهما يونس بن بكير – كما في السيرة لابن المحاق – ( تحقيق محمد حميد الله ٢٧٢ ) عن عبدالرحمن بن أمين الكناني ، قال : حدثني محمد بن علي بن الحسين بن علي ، وحدثني الزهري قالا الكناني ، قال : حدثني محمد بن علي عزوة تبوك ، ودون ذكر اسم اليهودي الذي أسلم . وعبدالرحمن بن أمين «ضعيف» كما في اللسان ٣/ ٤٤٢ .

وروى مرسل الزهري ابن سعد في ذكر صفة رسول الله ﷺ في التوراة والإنجيل ١/ ٣٦١ عن يزيد بن هارون ، أخبرنا جرير ، حدثني من سمع الزهري فذكره بنحو مرسله السابق . وإسناده ضعيف ، لعدم ذكر اسم شيخ جرير . وقد ذكره الحافظ في الإصابة شاهداً لرواية عبدالله بن سلام .

ولهذا الحديث شواهد فيما يتعلق بصفته ﷺ في التوراة ، تنظر عند ابن سعد في

### الفوائد والعبر:

- ١ أن الله تعالى قد يبتلي المسلمين بالضراء ، ليتبين هل يثبتون على دينهم أو ينكصون على أعقابهم ؟ .
  - ٢ أن المؤمن مأمور بحسن الخلق ، وبأن يقابل الإساءة بالإحسان .
- ٣ اشتمل هذا الخبر على دلائل متعددة من دلائل نبوة نبينا محمـ د
   على دلائل متعددة على دلائل متعددة على المتعددة على المتعد

الموضع السابق ، وله أيضاً شاهد عند البيهقي ٦/ ٢٨٠ ، وفيه من لم أعرفه .
 وبالجملة رواية عبدالله بن سلام ضعفها ليس قوياً ، فتتقوى بشواهدها المذكورة ،
 عدا ما يتعلق بوفاته في غزوة تبوك ، وقد أنكر هذه الجملة الذهبي في التلخيص .

## الدرس الثمانون في بعض عبادات اليهود

المدينة فوجد اليهود صياماً يوم عاشوراء ، فقال لهم رسول الله ﷺ قدم المدينة فوجد اليهود صياماً يوم عاشوراء ، فقال لهم رسول الله ﷺ : « ما هذا اليوم الذي تصومونه ؟ » فقالوا : هذا يوم عظيم أنجى الله فيه موسى وقومه ، وغرَّق فرعون وقومه ، فصامه موسى شكراً ، فنحن نصومه ، فقال رسول الله ﷺ : « فنحن أحق وأولى بموسى منكم » ، فصامه رسول الله ﷺ وأمر بصيامه . رواه البخاري ومسلم (۱)

### الفوائد والعبر :

١ - استحباب صيام يوم عاشوراء - وهو اليوم العاشر من شهر محرم
 - ويستحب أن يصوم المسلم معه يوماً قبله أو يوماً بعده ، ليكون في ذلك
 مخالفة لليهود .

٢ - أن المسلمين أولى بجميع أنبياء الله تعالى من اليهود وغيرهم من الكفار ؛ لأن المسلمين قد ساروا على طريقة أنبياء الله تعالى ، واتبعوا العقيدة الحقة التي بعثهم الله تعالى بها ، أما الكفار فقد خالفوا طريقة جميع أنبياء الله تعالى ، وحرفوا عقائدهم وبدلوا أديانهم ، فاعتقدوا عقائد

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الصوم ٤/ ٢٤٤ ، رقم (٢٠٠٤) ، وكتاب الأنبياء ٦/ ٤٢٩ ، رقم (٢٣٩٧) ، وكتاب مناقب الأنصار ٧/ ٢٧٤ ، رقم (٣٩٤٣) . وصحيح مسلم ، كتاب الصيام ٢/ ٧٩٥ ، ٧٩٦ ، رقم (١١٣٠) .

مخالفة لعقيدتهم ، وانحرفوا عن الطريق المستقيم .

٣ - نصرة الله تعالى لأوليائه على أعدائه وأعدائهم .

٤ - أنه ينبغي للعبد أن يشكر الله تعالى على نعمه الكثيرة التي لا يستطيع العبد إحصاءها ، فالله تعالى هو موجد العبد وخالقــه مـن العـدم ، وهو المنعم عليه بنعمة الحياة التي تستمر معه إلى أن يلاقي ربه ، والمنعـم عليه بالنعم الأخرى الكثيرة المتوالية والمترادفة ، فيجب على العبد أن يشكر الله تعالى على نعمه بالعبادات الواجبة وبطاعته في جميع ما أمر به واجتناب جميع ما نهى عنه ، وأعظم ما يجب اجتنابه مما ينافي الشكر: الشرك ؛ لأنه صرف خالص حق الله لغيره ، فقد روى ابن مسعود - رضي الله عنه - قال : قلت : يا رسول الله أي الذنب أكبر ؟ قال : « أن تجعل لله ندأ وهو خلقك » متفق عليه (١٠) ، وروى الحارث الأشعري - رضي الله عنيه - عن النبي على أنه قال : « إن الله عز وجل أمر يحيى بن زكريا بخمس كلمات أن يعمل بها ويأمر بني إسرائيل أن يعملوا بها ، وإنه كاد أن يبطئ بها ، فقال عيسي : إن الله أمرك بخمس كلمات لتعمل بها وتأمر بني إسرائيل أن يعملوا بها ، فإما أن تأمرهم ، وإما أنا آمرهم ، فقال يحيى : أخشى إن سبقتنى بها أن يخسف بى أو أعذب ، فجمع الناس فى بيت المقدس ، فامتلا المستجد وتعدوا على الشرف ، فقال : إن الله أمرنى بخمس كلمات أن أعمل بهن ، وآمركم أن تعملوا بهن : أوَّلهن أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً . وإن مثل من أشرك بالله كمثل رجل اشــترى عبــداً

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري (٦٨٦١) ، وصحيح مسلم (٨٦) .

من خالص ماله بذهب أو ورق فقال : هذه داري وهـذا عملـي فـاعمل وأدٌّ إلى ، فكان يعمل ويؤدِّي إلى غير سيده ، فأيُّكم يرضى أن يكون عبده كذلك ؟ وإن الله أمركم بالصلاة ، فإذا صليتم فلا تلتفتوا فإن الله ينصب وجهه لوجه عبده في صلاته ما لم يلتفت . وآمركم بالصيام ، فإن مثل ذلك كمثل رجل في عصابة ، معه صرة فيها مسك ، فكلهم يعجب أو يعجبه ريحها ، وإن ريح الصائم أطيب عند الله من ريح المسك . وآمركم بالصدقة فإن مثل ذلك كمثل رجل أسره العدو ، فأوثقوا يده إلى عنقه وقدموه ليضربوا عنقه ، فقال أنا أفديه منكم بالقليل والكثير ، ففدى نفسه منهم ، وآمركم أن تذكروا الله ، فإن مثل ذلك كمثل رجل خرج العدو في أثره سراعاً حتى إذا أتى على حصن حصين فأحرز نفسه منهم ، كذلك العبد لا يحرز نفسه من الشيطان إلا بذكر الله ، قال النبي ﷺ : وأنا آمركم بخمس الله أمرني بهن: السمع والطاعة والجهاد والهجرة والجماعة، فإنه من فارق الجماعة قيد شبر فقد خلع ربقة الإسلام من عنق إلا أن يرجع ، ومن ادُّعي دعوي الجاهلية فإنه من جثا جهنم ، فقال رجل : يــا رســول الله وإن صلى وصام ؟ قال : وإن صلى وصام ، فادعوا بدعوى الله الـذي سمّاكم المسلمين المؤمنين عباد الله »(١)، كما يستحب للعبيد أن يشكر الله تعالى بنوافل العبادات ، كالسنن الرواتب ، وقيام الليل ، وصيام النوافل وغيرها .

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (۱۷۱۷۰) ، والترمذي (۲۸٦٣) ، وابن خزيمة (٤٨٤ ، ٩٣٠) ، وابن حبان (٦٢٣٣) ، والحاكم ١١٨١ ، ١١٨ من طريق زيد بن سلام ، عن جده ، عن الحارث به . وسنده صحيح .

## الدرس الحادي والثمانون في خبر بعض من تاب من اليهود

و ۱۵۹ – عن أبي سعيد الخدري أن نبي الله ﷺ قال : «كان فيمن كان قبلكم (۱) رجل قَتَل تسعة وتسعين نفساً ، فسال عن أعلم أهل الأرض فلكل على راهب (۲) فأتاه فقال : إنه قتل تسعة وتسعين نفساً ، فهل له من توبة ؟ فقال : لا ، فقتله فكمل به مائة ، ثم سأل عن أعلم أهل الأرض فلك على رجل عالم ، فقال : إنه قتل مائة نفس فهل له من توبة ؟ فقال : نعم ، ومَن يحول بينه وبين التوبة ؟ انطلق إلى أرض كذا وكذا ، فإن بها أناساً يعبدون الله فاعبد الله معهم ، ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوء ، فانطلق حتى إذا نصف الطريق أتاه الموت فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب ، فقالت ملائكة الرحمة : جاء تائباً مُقبلاً إلى الله ، وقالت ملائكة العذاب : إنه لم يعمل خيراً قط ، فأتاهم مَلك في صورة آدمي فجعلوه بينهم ، فقال : قيسوا ما بين الأرضين ، فإلى أيتهما كان أدنى فهو له ، فقاسوه فوجدوه أدنى إلى الأرض التى أراد ، فقبضته ملائكة الرحمة » .

وفي رواية: قال: « ... ثم خرج من قرية إلى قرية فيها قوم صالحون، فلما كان في بعض الطريق أدركه الموت، فناى بصدره (٣) ثم

<sup>(</sup>١) في رواية عند البخاري : «كان في بني إسرائيل رجل ...» .

 <sup>(</sup>۲) الراهب هو العابد . وكثيراً ما يكون الرهبان ممن لا علم لديهم ، وهذا هــو ظـاهر
 حال هذا الراهب ، حيث أفتى هذا الرجل خطأ . ينظر الفتح ١٧/٦ ه .

 <sup>(</sup>٣) أي مال بصدره أو نهض مع تثاقل ، فمال إلى الأرض التي فيها الصالحون . ينظر الفتح ٧/ ١١٥ ، وجامع الأصول ٢/ ٥١٥ ، .

مات ، فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب ، فكان إلى القرية الصالحة أقرب منها بشبر ، فجُعل من أهلها » .

وفي رواية ثالثة : « ... فأوحى الله إلى هذه أن تباعدي ، وإلى هـذه أن تقرَّبي ، وقال : قيسوا ما بينهما ، فوجد إلى هذه أقرب بشبر ، فغفر له » . رواه البخاري ومسلم (١) .

### الفوائد والعبر:

١ - تحريم الفتوى بغير علم .

٢ - أن من أعظم نعم الله على عباده قبول توبـة التائب، ولـو كانت توبته من ذنوب عظيمة وكثيرة، فهو تعالى يقبل توبـة العـاصي مـن جميع الذنوب مالم تبلغ الروح الحلقوم أو تخرج الشـمس مـن مغربها أو يـنزل العذاب.

٣ - أن من تاب إلى الله تعالى توبة نصوحاً ينبغي لـه أن يبتعـد عـن
 جلساء السوء وأن يجالس أهل الخير والصلاح ، كما هو صريــح في هـذا
 الحديث ، وقال الله تعالى :

﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوْةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَهُ، أَوْلاَ تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ الدُّنْيَا أُولاَ تُطِعْ مَنْ أَعْفَدُنَا قَلْبَهُ، عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكانَ أَمْرُهُ، فُرُطًا ﴾ [الكهـف: ٢٨]

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، كتاب أحاديث الأنبياء (۱۲) ، وصحيح مسلم ، كتــاب التوبــة (۲۷۱٦) .

وقال سبحانه: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَلَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلاً ﴿ قَيَوْمَ يَعَنَّ ٱلظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَلَيْتَنِي ٱلْحَالَىٰ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللهُ الل

وقال النبي ﷺ: « المرء على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل »(١)، فمن خالف في هذا الأمر من التائبين ، فاستمر على مجالسة أهل السوء فإنه على خطر عظيم ، والغالب أنه ينتكس ويعود إلى حاله الأولى .

أن العبرة بالخواتيم ، وقد روى البخاري ومسلم عن النبي ﷺ أنه قال : « إن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب ، فيعمل بعمل أهل الجنة ، فيدخلها »(٢) ، فيجب على كل مسلم وقع في أي معصية من معاصي الله تعالى أن يبادر بالتوبة النصوح إلى الله تعالى ، لئلا يفجأه الموت وهو عاص لله تعالى ، وليفوز بالخاتمة الحسنة بإذن الله تعالى .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٨٣٣) ، والترمذي (٢٣٧٨) بسند حسن .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٣٢٠٨) ، وصحيح مسلم (٢٦٤٣) .

## الدرس الثاني والثمانون في معاملة اليهود للمرأة

ان اليهود كانوا إذا حن أنس بن مالك - رضي الله عنه - أن اليهود كانوا إذا حاضت المرأة فيهم لم يؤاكلوها ولم يجامعوهن في البيوت (١) ، فسأل أصحاب النبي على ، فأنزل الله تعالى :

وَيَسْعُلُونَكَ عَنِ ٱلْمُحِيضِ أَنَّ قُلْ هُوَ أُذًى فَاعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَاءَ فِى ٱلْمُحِيضَ ﴾ إلى آخر الآية [البفرة: ٢٢٢].

فقال رسول الله ﷺ: « اصنعوا كل شيء إلا النكاح »(٢) ، فبلغ ذلك اليهود فقالوا: ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئاً إلا خالفنا فيه ، فجاء أسيد بن حُضير وعبّاد بن بشر فقالا: يا رسول الله! إن اليهود تقول: كذا وكذا ، أفلا نُجامعهن ؟ فتغير وجه رسول الله ﷺ حتى ظننا أن قد وجد عليهما(٣) ، فخرجا فاستقبلهما هدية من لبن إلى النبي ﷺ(١) ، فأرسل في

<sup>(</sup>١) أي لم يخالطوهن ولم يساكنوهن في بيت واحد . شرح النووي ٣/ ٢١١ .

<sup>(</sup>٢) أي إلا الجماع.

<sup>(</sup>٣) أي ظننا أنه عضب من قولهما ، لما طلبا الإذن في جماع النساء في حال الحيض زيادة في مخالفة اليهود ، وإنما تغير وجهه هذه من قولهما ليبين لهما أن الحامل على مشروعية الأحكام إنما هو أمر الله ونهبه ، لا مخالفة أحد ، ولا موافقته كما ظنا . ينظر شرح القرطبي ( المفهم ) ٢/ ٦٦٢ ، واقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم لشيخ الإسلام ابن تيمية ١/ ١٩٢ ، وجامع الأصول ٧/ ٣٤٢ .

<sup>(</sup>٤) أي قابلهما وهما خارجان إنسان معه هدية من لبن إلى النبي ﷺ .

آثارهما<sup>(۱)</sup> فسقاهما ، فعرف أن لم يجد عليهما<sup>(۱)</sup> . رواه الإمام أحمد ومسلم<sup>(۱)</sup> .

### الفوائد والعبر :

المرأة إذا حاضت لم يأكلوا معها ، بل إنهم لا يسكنون معها وهي على هذه المرأة إذا حاضت لم يأكلوا معها ، بل إنهم لا يسكنون معها وهي على هذه الحال في بيت واحد ، وهذا نوع من احتقار عموم الكفار في الجاهلية للمرأة ، فلما جاء الله تعالى بالإسلام أعطى المرأة حقوقها ، وحرم على الرجال إهانتها أو انتقاص شيء من حقوقها ، فعاشت المرأة في الإسلام مكرمة مصونة الحقوق ، فلما جاءت الجاهلية الغربية المعاصرة أهانت المرأة من وجه آخر ، حيث جعلتها ألعوبة بأيدي الرجال ، وسلعة يروج بها أصحاب التجارات تجاراتهم ويجذبون بعرضها زبائنهم ، والجؤوها إلى التكسب والعمل تحت إدارة الرجال غالباً مختلطة بهم ، مما جعلها تخضع لهم ولابتزازهم فصارت ألعوبة بأيديهم ، وهم يزعمون أنهم بهذا يحررون المرأة ويساوونها بالرجال ، وقد قلدهم في هذا كثير ممن ينتسب إلى

<sup>(</sup>١) أي أرسل النبي ﷺ إليهما مَن يدعوهما ويطلب منهما الرجوع إلى النبي ﷺ .

<sup>(</sup>٢) وهذا من حسن خلق على ، خاف أن يحزنا لتغيره على من قولهما ، فدعاهما وأسقاهما من اللبن ، ليعلما أنه لم يجد عليهما ، وتطييباً لنفوسهما . ينظر المفهم ٢/ ٦٦٢ ، وشرح الأبي ٢/ ٨٠ .

<sup>(</sup>٣) المسند ٣/ ١٣٢ ، ١٣٣ ، وصحيح مسلم ، كتاب الحيض ، باب جواز غسل الحائض رأس زوجها ٢٤٦/١ ، رقم (٣٠٢) .

الاسلام ، فتجدهم يَدْعون إلى سفور المرأة واختلاطها بالرجال وقيادتها للسيارة وإلى إلغاء تعدد الزوجات ونحو ذلك مما يزعمون أنه في صالح المرأة ، وهو في حقيقته إضاعة لها وإهانة لكرامتها وعفتها ، كفى الله المسلمين شرورهم وشرور أراذل خلقه . والله المستعان ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم .

٢ - أن جماع المرأة وهي حائض من الأمور المحرمة شرعاً ، ومن الأمور المستقذرة عند أصحاب الفطر السليمة الذين يكرهون الأذى والقذر.

ويشبه جماع المرأة وهي حائض إتيان المرأة في دبرها ، فهو محرم شرعاً ، لنصوص كثيرة صريحة في تحريمه ، وهو أيضاً مستقذر عند أصحاب الفطر السليمة ، فهو موضع نَجَس وقَذر .

" - أنه يجوز للزوج أن يستمتع من زوجته الحائض في غير الفرج ، لهذا الحديث ، ولما رواه البخاري ومسلم عن عائشة - رضي الله عنها - قالت : كانت إحدانا إذا كانت حائضاً فأراد رسول الله على أن يباشرها أمرها أن تتزر في فور حيضتها ، ثم يباشرها ، وأيكم يملك إربه كما كان رسول الله على يملك إربه كما كان رسول الله على يملك إربه ألى الكن إن علم الزوج من نفسه أنه سيقع في الجماع المحرم إن استمتع بزوجته وهي حائض حرم عليه الاستمتاع بها .

٤ - أن مخالفة الكفار في أعمالهم الخاصة بهم أمر مطلوب شرعاً ،
 فيحرم على المسلم أن يتشبه بالكفار في شيء من ذلك ، لكن لا يجوز أن

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٣٠٢) ، وصحيح مسلم (٢٩٣) ، والإرب : الشهوة .

تحمل مخالفة الكفار المسلم على فعل أمر محرم في شريعة الإسلام ، ولا على ترك واجب شرعي ، فإذا كان الأمر محرم شرعاً وجب اجتنابه ولو اجتنبه الكفار ، وإذا كان الأمر واجب شرعاً وجب على المسلم فعله ولو فعله الكفار (١) .

٥ - أنه ينبغي للعالم والمفتي تحمل ما قد يصدر من بعض المستفتين
 من أسئلة قد تكون في غير محلها .

٦ - أنه ينبغي لمن حصل بينه وبين شخص أمر خشي أن يكون فهم منه خلاف ما هو عليه أن يبين له الأمر على حقيقته ، ولعله من أجل هذا أرسل النبي على في آثار هذين الصحابيين وسقاهما من هذا اللبن الذي أهدي إليه على .

<sup>(</sup>١) ينظر : رسالة « تسهيل العقيدة » الباب الرابع ( الولاء والبراء ) .

## الدرس الثالث والثمانون في حديث هرقل الطويل والذي فيه ذكر بعض عادات اليهود

التي كان رسول الله في ركب من قريش (٢) وكانوا تجاراً بالشام في المدة هرقل (١) أرسل إليه في ركب من قريش (٢) وكانوا تجاراً بالشام في المدة التي كان رسول الله هي ماد فيها أبا سفيان وكفار قريش (٣) ، فاتوه وهم بإيلياء (١) ، فدعاهم في مجلسه وحوله عظماء الروم ، ثم دعاهم ودعا بترجمانه فقال : أيكم أقرب نسباً بهذا الرجل الذي يزعم أنه نبي ؟ فقال أبو سفيان : فقلت : أنا أقربهم نسباً ، فقال : أدنوه مني ، وقربوا أصحابه فاجعلوهم عند ظهره ، ثم قال لترجمانه : قل لهم إني سائل هذا الرجل ، فإن كذبني فكذبوه ، فوالله لولا الحياء من أن يأثروا علي كذباً لكذبت عنه أن قال : كيف نسبه فيكم ؟ قلت : هو فينا ذو نسب (١) ، قال : فهل قال هذا القول منكم أحد قط قبله (٧) ؟ قلت :

<sup>(</sup>١) هرقل : هو ملك الروم ، ولقبه : قيصر .

<sup>(</sup>٢) أي أن هرقل طلب من أبي سفيان ومن الذين معه فسي سفره مسن كفسار قريـش أن يحضروا عنده .

<sup>(</sup>٣) أي في فترة صلح الحديبية .

<sup>(</sup>٤) وهي مدينة بيت المقدس . معجم البلدان ١/ ٢٩٣ .

<sup>(</sup>٥) أي لولا مخافة أن ينقل ويروى عني الكذب لكذبت على هرقل فيما يسألني عنه من شأن النبي ﷺ . وفي هذا دليل على أن المشركين كانوا يستقبحون الكذب .

<sup>(</sup>٦) أي أنه فينا صاحب نسب شريف.

<sup>(</sup>٧) المعنى : هل ادعى النبوة أحد منكم قبل النبي ﷺ .

لا، قال: فهل كان من آبائه من ملك؟ قلت: لا، قال: فأشراف الناس يتبعونه أم ضعفاؤهم؟ فقلت: بل ضعفاؤهم، قال: أيزيدون أم ينقصون؟ قلت: بل يزيدون، قال: فهل يرتد أحد منهم سخطة لدينه (۱) بعد أن يدخل فيه؟ قلت: لا، قال: فهل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟ قلت: لا، قال: فهل يغدر (۲)؟ قلت: لا، ونحن منه في مدة لا ندري ما هو فاعل فيها، قال: ولم تمكني كلمة أدخل فيها شيئاً غير هذه الكلمة (۳)، قال: فهل قاتلتموه؟ قلت: نعم، قال: فكيف كان قتالكم إياه؟ قلت: الحرب بيننا وبينه سجال، ينال منا وننال منه (۱)، قال: ماذا يأمركم؟ قلت: يقول اعبدوا الله وحده ولا تشركوا به شيئاً، واتركوا ما يقول آباؤكم، ويأمرنا بالصلاة والصدق والعفاف (۵) والصلة.

فقال للترجمان : قل له سألتك عن نسبه فذكرت أنه فيكم ذو نسب ، فكذلك الرسل تُبعث في نسب (١) قومها ، وسألتك هل قال أحد منكم هذا القول ؟ فذكرت أن لا ، فقلت : لو كان أحد قال هذا القول قبله لقلت :

<sup>(</sup>١) أي كراهة وعدم رضى بهذا الدين . فتح المبدي ، شرح مختصر الزبيدي ١/ ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) الغدر: عدم الوفاء بالعهد.

<sup>(</sup>٣) أي لم أجد موضعاً ولا شيئاً أقدح في النبي ﷺ به ولا أتنقصه به إلا في هذا الموضع ، وذلك أنه لا يقطع بعدم غدر النبي ﷺ .

<sup>(</sup>٤) أي متماثلة ، فمرة ننتصر عليه ، ومرة ينتصر علينا ، أنسار إلى وقعة بـدر ووقعـة أُحُد .

<sup>(</sup>٥) أي الكف عن المحارم ، وخوارم المروءة .

<sup>(</sup>٦) أي في أفضل أنسابهم وأشرفها .

رجل يأتسي بقول قيل قبله (۱) ، وسألتك هل كان من آبائه من ملك ؟ فذكرت أن لا ، قلت : فلو كان من آبائه من ملك ، قلت : رجل يطلب ملك أبيه ، وسألتك هل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال ؟ فذكرت أن لا ، فقد أعرف أنه لم يكن ليذر الكذب على الناس ويكذب على الله (۲) ، وسألتك أشراف الناس اتبعوه أم ضعفاؤهم ؟ فذكرت أن ضعفاءهم اتبعوه ، وهم أتباع الرسل (۲) ، وسألتك أيزيدون أم ينقصون ؟ فذكرت أنهم يزيدون ، وكذلك أمر الإيمان حتى يتم (١) ، وسألتك أيرتد أحد سخطة لدينه بعد أن يدخل فيه ، فذكرت أن لا ، وكذلك الإيمان حين تخالط بشاشته القلوب (٥) ، وسألتك هل يغدر ؟ فذكرت أن لا ، وكذلك

<sup>(</sup>١) أي يقتدي ، ويتبع من سبقه في هذه الدعوى .

<sup>(</sup>۲) وهذه شهادة من هرقل – عدو الله – للنبي على ، فإنه استدل بعدم كذب النبي على على الناس ، فيما ينسبه إليهم أو يخبر به عنهم ، استدل بذلك على أن النبي على صادق فيما جاء به من الوحي ، وأخبر أنه من عند الله ، لأن الذي يبتعد عن الكذب على الناس . من باب أولى أن يبتعد عن الكذب على الله لأنه أعظم من الكذب على الناس .

<sup>(</sup>٣) فأتباع الرسل في الغالب هم الضعفاء ، فهم الذين ينقادون للحق غالباً ، بخلاف أصحاب الجاه والرياسة والثراء ، فقد تأخذهم العزة بالإثم فلا يقبلون الحق ، وقد يحسدون من جاء به .

<sup>(</sup>٤) فالإيمان يظهر نوراً ، ولا يزال في زيادة حتى يتم ، قال في فتـــــ المبــدي : وذلـك النور يظهر أولاً في أشخاص قليلة ، ثم يكثرون ، وكذا جرى لأتباع النبي ﷺ .

<sup>(</sup>٥) بشاشة الإيمان : حلاوته واتشراح الصدر والفرح والسرور به ، فإذا خالطت هذه البشاشة القلب فقوي الإيمان لم يخرج منه ، ويجد صاحبها لذة وراحة نفسية عظيمة .

الرسل لا تغدر ، وسألتك بم يأمركم ؟ فذكرت أنه يأمركم أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً ، وينهاكم عن عبادة الأوثان ، ويأمركم بالصلاة والصدق والعفاف ، فإن كان ما تقول حقاً فسيملك موضع قدمي هاتين (۱) ، وقد كنت أعلم أنه خارج ، ولم أكن أظن أنه منكم (۱) ، فلو أنسي أعلم أني أخلص إليه لتجشمت لقاءه (۱) ولو كنت عنده لغسلت عن قدمه (١) .

### الفوائد والعبر :

١ - أن الكذب خلق مذموم ، وكان أهل الجاهلية يعيبون من يتصف
 به، وهو محرم في الإسلام ، بل هو كبيرة من كبائر الذنوب .

٢ - أن أعظم ما دعا إليه النبي ﷺ توحيد الله تعالى والبعد عن الشرك،
 ثم أداء الصلاة المفروضة .

<sup>(</sup>۱) يريد بيت المقدس ، وقد فتحها المسلمون وملكوها في عهد الخليفة الراشد عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - سنة خمس عشرة للهجرة ، فليس بين مقولة هرقل هذه وفتح المسلمين لها إلا أقل من عشر سنوات . ينظر تاريخ الطبري ٣/ ٢٠٧ .

<sup>(</sup>٢) قال هذا لما يعلم من علامات النبي ﷺ التي عندهم ، وفي كتبهم ، كما قال تعالى : ﴿ يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَنةِ وَٱلْإِنجِيل ﴾ .

<sup>(</sup>٣) يقول : لو أعلم أنني استطيع الوصول إلى هذا النبي في مكانه - وهو المدينة - لتحملت المشقة في ذلك ، ولكن أخشى أن يقتلني الروم ويذهب ملكي إن حاولت الذهاب والسفر إليه . ولا عذر له في ذلك ، لأنه عرف صدق النبي على الإسلام ، كما سيأتي في آخر الرواية .

<sup>(</sup>٤) أي لخدمته .

٣ - أن دين الإسلام قد حث على الأخلاق الفاضلة ، كالصدق والعفاف والصلة ، وعدم الغدر .

٤ - أن الإيمان إذا دخل في قلب المسلم وانشرح به صدره وذاق
 حلاوته كان ذلك من أعظم أسباب الثبات على دين الله تعالى .

### الدرس الرابع والثمانون

### في تتمة حديث هرقل الطويل والذي ذكر فيه بعض عادات اليهود

قال أبو سفيان: ثم دعا - يعني هرقل - بكتاب رسول الله ﷺ الذي بعث به دحية إلى عظيم بصرى، فدفعه إلى هرقل(۱)، فقرأه، فإذا فيه:

### بسم الله الرحمن الرحيم

من محمد عبدالله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم<sup>(۲)</sup>، سلام على من اتبع الهدى ، أما بعد ، فإني أدعوك بدعاية الإسلام<sup>(۳)</sup> ، أسلم تسلم يؤتك الله أجرك مرتين<sup>(1)</sup> ، فإن توليت فإن عليك إثم الأريسيين<sup>(0)</sup>

و ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةٍ سَوَآء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُرُ أَلَا نَعْبُدُ إِلا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيًّا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا (١) مِّن دُون ٱللَّهِ أَ

<sup>(</sup>۱) أي أن هرقل طلب أن يحضر له الكتاب الذي بعث به النبي على مع الصحابي دحية الكلبي ، إلى أمير بصرى - وهي مدينة بالشام وأميرها هو الحارث الغساني ، وكان تابعاً لهرقل - فأرسله أمير بصرى لهرقل .

<sup>(</sup>٢) أي الذي يعظمه الروم .

<sup>(</sup>٣) وفي رواية بداعية الإسلام ، أي بالكلمة الداعية إلى الإسلام ، وهي شــهادة لا إلــه إلا الله محمد رسول الله ، وهي الكلمة السواء كما سيأتي في الآية .

<sup>(</sup>٤) أي يؤتى أجره مضاعفا لو أسلم ، لأنه كان مؤمناً بنبيه ثم آمن بمحمد ﷺ ، ويحتمل أن يكون من جهة إسلامه وإسلام أتباعه الذين سيسلمون بسببه .

<sup>(</sup>٥) أي إن لم تسلم فعليك إثمك وإثم من تسببت في عدم إسلامه من أهـل مملكتـك من الضعفاء والأتباع وغيرهم . والأريسيون في الأصل : الفلاحون .

<sup>(</sup>٦) أي كما اتخذتم الأحبار والرهبان أرباباً . وذلك أنهم كانوا يطيعون الأحبار في تحريم ما أحل الله وإحلال ما حرم الله ، فجعلوهم أرباباً من دون الله ، وكذلك لا

فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُولُواْ ٱشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٤] .

قال أبو سفيان: فلما قال ما قال ، وفرغ من قراءة الكتاب ، كثر عنده الصخب (١) ، وارتفعت الأصوات ، وأخرجنا ، فقلت لأصحابي حين أخرجنا: لقد أمِر أمر (٢) ابن أبي كبشة (٣) ، إنه يخافه ملك بني الأصفر (١) ، فمازلت موقناً أنه سيظهر (٥) حتى أدخل الله علي الإسلام .

وكان ابن الناطور - صاحب إيلياء - وهرقل (1) أسقفاً على نصارى الشام (٧) يُحدِّث (٨) أن هرقل حين قدم إيلياء أصبح يوماً خبيث النفس (٩) ،

نقول عُزير ابن الله ، ولا المسيح ابن الله .

<sup>(</sup>١) الصخب: اللغط، وهو اختلاط الأصوات في المخاصمة.

<sup>(</sup>٢) أي عظم وكبر شأنه .

<sup>(</sup>٣) يريد بابن أبي كبشة النبي ﷺ ، وأبو كبشة قبل هو أحد أجداد النبي ﷺ من قبل أمه ، وقبل هو أبوه من الرضاعة . وهذه عادة العرب إذا أرادوا انتقاص شخص نسبوه إلى جد غامض .

<sup>(</sup>٤) بنو الأصفر هم الروم .

<sup>(</sup>٥) أي ما زلت على يقين أن النبي على أعدائه .

<sup>(</sup>٦) ابن الناطور اسم أمير « إيلياء » وهي بيت المقدس كما سبق ، وهو صاحب هرقــل أيضاً ، أي تابع له أو صديق له .

<sup>(</sup>٧) الأسقف : لفظ أعجمي معناه : رئيس دين النصارى ، فهو أمير لبيت المقدس وأسقف لنصارى الشام .

<sup>(</sup>A) هذا الجزء من هذه الرواية يرويه الزهري عن ابن الناطور ، لأن الزهري لقيه بدمشق في زمن عبدالملك بن مروان . قال الحافظ ابن حجر : « وأظنه لم يتحمل عنه ذلك إلا بعد أن أسلم » .

<sup>(</sup>٩) خبث النفس : كسلها وقلة نشاطها ، أو سوء خلقها .

فقال بعض بطارقته (۱): قد استنكرنا هيئتك. قال ابن الناطور: وكان هرقل حزاء ينظر في النجوم (۲)، فقال لهم حين سألوه: إني رأيت الليلة حين نظرت في النجوم ملك الختان قد ظهر (۳)، فمن يختتن من هذه الأمة (۱)، فلات يختتن من هذه الأمة قالوا: ليس يختتن إلا اليهود، فيلا يهمنك شأنهم، واكتب إلى مدائن ملكك فيقتلوا من فيهم من اليهود، فبينما هم على أمرهم أتي هرقل برجل أرسل به ملك غسان (۱) يخبر عن خبر رسول الله ﷺ، فلما استخبره هرقل قال: اذهبوا فانظروا أمختتن هو أم لا ؟ فنظروا إليه فحدثوه أنه مختتن، وسأله عن العرب فقال: هم يختتنون، فقال هرقل: هذا ملك هذه الأمة قد ظهر (۱)، ثم كتب هرقل إلى صاحب له برومية (۱)، وكان نظيره في

<sup>(</sup>١) وهم قواده وخواص دولته وأهل الرأي والشورى منه .

<sup>(</sup>٢) الحزاء: الكاهن ، وكان هرقل من الكهان الذين ينظرون في النجوم ويستدلون بذلك على بعض الحوادث التي لم تقع . وكل هذا مما أبطله الإسلام ، والكهان قد يخبرهم الشياطين ببعض ما وقع فيخبرون به الناس ، فيظن السذج من الناس أنهم يعلمون الغيب .

 <sup>(</sup>٣) أي غلب ، وكان في تلك الأيام ابتداء ظهور النبي ﷺ ، حيث صالح كفار قريش
 صلح الحديبية ، وأنزل الله في ذلك ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا ﴾ .

<sup>(</sup>٤) أي من أهل هذا العصر .

<sup>(</sup>٥) يحتمل أن يكون عدي بن حاتم ، فقد روي أن أمير بصرى الحارث الغساني أرسله إلى هرقل بكتاب النبي ﷺ ، وكان عدي - رضي الله عنه - لم يسلم في ذلك الوقت .

<sup>(</sup>٦) أي هذا - يعني النبي ﷺ - هو الذي سيملك وسيحكم هذه الأمة ، وقد ظهر .

<sup>(</sup>٧) وهي مدينة ببلاد الروم ، وهي مدينة رياسة الروم وعلمهم . معجم البلدان ٣/ ١٠٠ .

العلم، وسار هرقل إلى حمص فلم ير حمص ('' حتى أتاه كتاب من صاحبه يوافق رأي هرقل على خروج النبي على وأنه نبي ، فأذن هرقل لعظماء الروم في دسكرة له بحمص ('') ، ثم أمر بأبوابها فعُلقت ، ثم اطلع ('') فقال : يا معشر الروم ، هل لكم في الفلاح والرشد وأن يثبت ملككم فتبايعوا هذا النبي ؟ فحاصوا حيصة حُمُر الوحش إلى الأبواب (ئ) فوجدوها قد غُلقت ، فلما رأى هرقل نفرتهم وأيس من الإيمان قال : ردوهم علي ، وقال : إني قلت مقالتي آنفا أختبر بها شدتكم على دينكم ، فقد رأيت (أن) ، فسجدوا له ورضوا عنه ، فكان ذلك آخر شأن هرقل . رواه البخارى ومسلم (۱) .

<sup>(</sup>١) أي لم يفارقها ، وقيل : لم يصل إليها . وحمص مدينة بالشام بين دمشق وحلب .

<sup>(</sup>٢) أي أذن لهم بالدخول عليه في دسكرة - أي قصر - له .

<sup>(</sup>٣) المعنى : اطلع عليهم من علو وخاطبهم ، ولم يجلس معهم خوفاً منهم .

<sup>(</sup>٤) أي نفروا ، وكروا راجعين إلى الأبواب ليخرجوا .

<sup>(</sup>٥) أي أنه أظهر لهم أنه إنما طلب منهم الدخول في الإسلام ومبايعة النبي على من أجل اختبار تمسكهم بدينهم ، زاد في رواية : « فقد رأيت منكم الذي أحببت» . وينظر في شرح الألفاظ والعبارات السابقة : الفتح ٢/٣٣ – ٤٤ ، وعمدة القاري ١/٣٧ – ٧٩ ، وشرح النووي ٢/٣١ – ١١٢ ، وإرشاد الساري ٢/٣٧ – ٥٨ ، وجامع الأصول ٢١/ ٢٧٢ – ٢٧٤ ، وشرح الأبي وشرح السنوسي ٥/ ٩٩ – ١٠٣ ، وفتح المبدى شرح مختصر الزبيدي ٢/ ٢٩ – ٤٢ .

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري : بدء الخلق (٧) ، وصحيح مسلم : الجهاد (١٣٧٣) وليس عند مسلم زيادة ابن الناطور .

### الفوائد والعبر:

١ - في هذا الخبر واخبار أخرى كثيرة ذكر بعضها في الدروس السابقة (١) ، شهادات من أعداء النبي ﷺ من زعماء اليهود والنصارى وعلمائهم بنبوة ورسالة النبي ﷺ .

٢ - كما دل هذا الخبر وبعض الأخبار السابقة (٢) على أن اليهود والنصارى يعرفون أن الله تعالى سيظهر دين النبي على الأديان المحرفة ، وقد وقع ذلك - ولله الحمد - في زمن يسير ، فقد نصر الله المسلمين على دولتي الفرس والروم ، ولم يمض سوى ما يقرب من عشرين سنة بعد هجرة النبي على حتى قضوا على هاتين الدولتين ، وذلك في عهد الخليفة الراشد عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - فلله الحمد والمنة على نصرة أوليائه وكبت أعدائه .

اللهم اجعلنا من أوليائك المؤمنين ، وانصرنا على القوم المجرمين ، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

<sup>(</sup>١) تنظر الأحاديث من رقم (١٣٩) إلى رقم (١٥٠) ، ورقم (١٥٥) ، ورقم (١٥٥) .

<sup>(</sup>٢) كخبر اليهودي الذي قال لأهل مكة : « أما والله ليسطون بكم سطوة يخرج خبرها من المشرق والمغرب» ، وقد سبق تخريجه تحت رقم (١٤٠) .

# فهرس الموضوعات

| الصفحة | موضوعه                                             | رقم الدرس |
|--------|----------------------------------------------------|-----------|
| 0      | المقدمة                                            |           |
|        | في أن اليهود هم المغضوب عليهم لمعرفتهم الحق وعــدم | ١         |
| ٦      | عملهم به                                           |           |
| ١.     | في أن اليهود هم السفهاء                            | ۲         |
|        | في سب اليهود لخالقهم ورازقهم سبحانه وتعمالي وقتلهم | ٣         |
| ۱۳     | لأنبيائه                                           |           |
| ۱۷     | في اتهام اليهود لأنبياء الله تعالى بما هم برآء منه | ٤         |
| 71     | في سم اليهود النبي ﷺ                               | ٥         |
| 77     | في سحر اليهود للنبي ﷺ                              | ٦         |
| ۳۰     | في محاولة اليهود قتل النبي ﷺ غدراً                 | ٧         |
| ٣٧     | في نقض اليهود للعهود                               | ٨         |
| ٤١     | في قتل كعب بن الأشرف لأذاه لله ولرسوله ﷺ           | ٩         |
| ٤٧     | في قتل أبي رافع اليهودي لأذاه لرسول الله ﷺ         | ١٠.       |
| ۰۰     | في سب اليهود للنبي ﷺ                               | 11        |
|        | في صدر حديث سلمه الطويل الذي فيه ذكر نصر الله      | 17        |
| ٤٥     | المسلمين على يهود خيبر                             |           |
| ļ      | في ذكر مقطع آخر من حديث سلمه الطويل - وهمو وسط     | ١٣        |
| ٦٠.    | الحديث                                             |           |
| ٦٥     | في تتمة حديث سلمة الطويل في ذكر فتح خيبر           | ١٤        |
|        | فيما حصل للنبي على من المعجزات في حربه مع يهود     | ١٥        |
| 79     | خيبر                                               |           |
| ٧٢     | في أموال يهود خيبر                                 | ١٦        |
| ٧٥     | في خبر من غل من ما غنمه المسلمون من يهود خيبر      | ١٧        |

| الصفحة | موضوعـــــه                                                 | رقم الدرس |
|--------|-------------------------------------------------------------|-----------|
| ٧٨     | في تحريض اليهود للمشركين على حرب النبي ﷺ                    | ١٨        |
|        | في استحقاق بني قريظة القتـــل لنقضهـــم العهــد وإخــافتهـم | ١٩        |
| ۸۲     | المسلمين ونصرتهم لأعدائهم عليهم                             |           |
| ۸۷     | في تفريق الله تعالى بين المشركين واليهود                    | ٧٠        |
| 91     | في نصرة الملاتكة للمسلمين على اليهود                        | ۲۱        |
| 90     | في خبر أبي لبابة مع اليهود                                  | 77        |
| 1.1    | في حكم سعد بن معاذ في بني قريظة                             | 77"       |
| 1.0    | في تنفيذ حكم الله الذي حكم به سعد في بني قريظة              | 3.7       |
| ١٠٩    | في خبر الزَّبير بن باطا القرظي                              | 70        |
|        | في تحريف اليهود لكتبهم واستبدالهم إياها بغيرها ونسبتهم      | 77        |
| 117    | إلى دين الله ما ليس منه                                     |           |
|        | في النهي عن الاعتماد على كتب الكفار المحرفة وعن             | 14        |
| 110    | سؤالهم                                                      | i         |
| 1      | في إعراض اليهود عن دين الله وإيمانهم ببعضه وكفرهم           | YA        |
| 114    | ببعضه                                                       |           |
| 177    | في معصية اليهود لأوامر الله بعد سماعهم لها                  | 44        |
| 177    | في تغيير اليهود لأحكام الله تعالى                           | ۳٠ ا      |
|        | في أن من أسباب هلاك اليهود عدم إقامة الحدود على             | ٣١        |
| 179    | أشرافهم                                                     |           |
| 141    | في تحريم اليهود لما أحل الله                                | 41        |
|        | في ابتداع اليهود في دينهم ما كان سبباً في وقوعهم في         | 77        |
| 141    | الشرك                                                       |           |
|        | في أن من أسباب هلاك اليهود والنصاري اتخاذ آثار              | 4.5       |
| 18.    | أنبيائهم أماكن للعبادة                                      |           |

| الصفحة | موضوعه                                                     | رقم الدرس |
|--------|------------------------------------------------------------|-----------|
| 184    | في شرك اليهود                                              | 40        |
|        | في تحاكم اليهود إلى الكهّان وطلبهـــم أن يجعــل لهــم إلاة | 47        |
| 10.    | سوی الله تعالی                                             |           |
| 104    | في بعض الأخبار الدالة على كذب اليهود                       | ۳۷        |
| ۱٥٨    | في بقية الأخبار الدالة على كذب اليهود                      | ٣٨        |
|        | في ظلم اليهود ونزع الرحمة من قلوبهم - وقصة إسلام           | ٣٩        |
| 175    | سلمان                                                      | i ,       |
| ۱۷۰    | في تتمة قصة إسلام سلمان – رضي الله عنه –                   | ٤٠        |
| 177    | في إنكار بعض اليهود لنعمة الله عليهم                       | ٤١        |
| ۱۸۱    | في منافقي اليهود                                           | ٤٢        |
| ۱۸٥    | في التواصل والموده بين المنافقين واليهود                   | ٤٣        |
| ۱۸۸    | فيمن أسلم من اليهود ثم ارتد                                | ٤٤        |
| 191    | في تحايل اليهود على محارم الله تعالى                       | ٤٥        |
| 198    | في سوء تعامل اليهود                                        | ٤٦        |
| 197    | في حسد اليهود وجبنهم وخذلهم لرسلهم                         | ٤٧        |
| 1      | في أن أول وقـوع اليهـود فـي الفتنـه وأول وقـوع العـذاب     | ٤٨        |
| 7.1    | عليهم كان بسبب نسائهم                                      |           |
| 4.8    | في حرص نساء اليهود على فتنة الرجال                         | ٤٩        |
| 7.4    | في تكليف نساء الفقراء من اليهود لأزواجهن مالا يطيقون       | ۰۰        |
|        | في أن اليهود أهل كذب وخيانة وينبغي الحذر منهم وأن          | ٥١        |
| 717    | الشيطان يعينهم على باطلهم ودجلهم                           |           |
| 719    | في بعض أخبار ابن صياد اليهودي وكهانته                      | ٥٢        |
| 777    | في بقية أخبار ابن صياد اليهودي                             | ٥٣        |
| 777    | في بعض الأخبار الدالة على أن اليهود من أتباع الدجال        | . 0 &     |

| الصفحة | موضوعه                                                  | رقم الدرس |
|--------|---------------------------------------------------------|-----------|
| 747    | في بقية الأخبار الدالة على أن اليهود من أتباع الدجال    | 00        |
| 787    | في العقوبات العاجله لبعض عصاة اليهود                    | 70        |
| 781    | ً في عذاب القبر لبعض اليهود                             | ٥٧        |
| ļ      | في بعض الأخبار الدالة على أن من مات من اليهـود كـافراً  | ٥٨        |
| 788    | مخلداً في نار جهنم                                      |           |
|        | في بقية الأخبار الدالة على أن من مات من اليهود كـافراً  | ٥٩        |
| 789    | مخلداً في النار                                         |           |
| 704    | في فضل هذه الأمة على اليهود والنصارى                    | ٦٠        |
|        | في أنه لا يدعى للكفار من اليهـود أو غـيرهم بالرحمـة ولا | 17        |
| 707    | يبدؤا بالسلام                                           |           |
|        | في تحريم التشبه باليهود وغيرهم من الكفار على وجـه       | 77        |
| 709    | العموم                                                  |           |
|        | في تحريم التشبه بأهل الكتاب في الصلاة أو الصيام أو      | 75"       |
| 777    | البناء على القبور                                       |           |
|        | في تحريم التشبه بالكفار في سلامهم ولباسهم وهيشاتهم      | 78        |
| 779    | ونحوها                                                  |           |
|        | في الأمر بإبعاد اليهود وإخراجهم من جزيرة العرب          | 70        |
| 777    | لضررهم وخطرهم                                           |           |
| 141    | في إعطاء المسلمين لليهود حقوقهم خلافاً لفعل اليهود      | 77        |
|        | بعض أخبار زواج النبي ﷺ بابنة زعيم اليهود وهــي صفيــة   | ٧٢        |
| 347    | بنت حيي – رضي الله عنها –                               |           |
| 444    | في بقية أخبار زواج النبي ﷺ بصفية رضي الله عنها          | ٦٨        |
|        | في إخبار الحجاج بن علاط للعباس بفتح خيبر وبـزواج        | 79        |
| 790    | النبي ﷺ بصفية بنت حيي – رضي الله عنها –                 |           |

| الصفحة | موضوعـــــه                                                 | رقم الدرس |
|--------|-------------------------------------------------------------|-----------|
|        | في كثرة أنبياء اليهود وسعة علم اليهــود الــذي ورثــوه عــن | ٧٠        |
| ٣٠٠    | انبيائهم                                                    |           |
| 7.7    | بقية الأخبار الدالة على سعة علم اليهود                      | ٧١        |
| 4.1    | فيمن أخبر من اليهود بمولد النبي ﷺ                           | ٧٢        |
| ٣١٠    | فيمن أخبر بقرب مبعث النبي ﷺ من اليهود                       | ٧٣        |
|        | فيمن عرف من اليهود صدق النبي على ولم يسلم بغياً             | ٧٤        |
| 410    | وحسداً                                                      |           |
| 44.    | في بقية أخبار اليهود الذين صدقوا النبي ﷺ ولم يسلموا         | ٧٥        |
| 440    | في إسلام عبدالله بن سلام – رضي الله عنه –                   | ٧٦        |
| 44.    | في بقية أخبار إسلام عبدالله بن سلام – رضي الله عنه –        | VV        |
| 377    | اخبار إسلام جماعة من اليهود                                 | ٧٨        |
| ۳۳۷    | خبر إسلام الحبر زيد بن سعنة                                 | ٧٩        |
| 737    | في بعض عبادات اليهود                                        | ٨٠        |
| 780    | في خبر بعض من تاب من اليهود                                 | ۸۱        |
| 484    | في معاملة اليهود للمرأة                                     | AY        |
|        | في حديث هرقل الطويل والمذي فيه ذكر بعض عادات                | ۸۴        |
| 401    | اليهود                                                      |           |
|        | في تتمة حديث هرقل الطويل والذي فيه ذكر بعض عادات            | ٨٤        |
| 401    | اليهود                                                      |           |